
  
   

 

ISBN: 978-65-83849-25-0 

 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

 

O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-

AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

 
https://doi.org/10.63330/aurumpub.023-003 

 

 

Jônatas de Lacerda 

Doutorando em história (UFGD), mestre em História (UNIFAL-MG), historiador (UNAR), Pedagogo 

(UNIFAL-MG), Psicopedagogo (UNASP), Teólogo (FBMG) e Especialista em Informática na Educação 

(IFSULDEMINAS) 

 

RESUMO 

O artigo analisa o processo de colonização ibero-americana nos séculos XVI e XVII a partir das noções de 

imaginário e alteridade, fundamentando-se nos aportes teóricos de Adone Agnolin(2007), Tzvetan Todorov 

(2010), Guilhermo Giucci (1992), Laura de Mello e Souza (1986) dentre outros, compreendendo o encontro 

entre europeus e povos indígenas como um fenômeno profundamente simbólico, cultural e epistemológico. 

Argumenta-se que a América não foi percebida como um espaço vazio, mas como um território habitado 

por sociedades complexas que desafiaram as categorias tradicionais do pensamento europeu. Diante desse 

confronto, o indígena foi frequentemente representado como bárbaro, bestial ou monstruoso, funcionando 

como um espelho invertido no qual o europeu projetava seus próprios conflitos religiosos, culturais e 

políticos, intensificados pelo contexto da Reforma Protestante e da Contrarreforma Católica. A atuação da 

Companhia de Jesus é examinada como elemento central desse processo, uma vez que os missionários 

produziram narrativas e práticas catequéticas que, ao mesmo tempo em que buscavam a conversão, 

legitimavam a sujeição e a dominação dos povos nativos. Por meio da análise de relatos, cartas e 

interpretações jesuíticas, especialmente no que se refere a práticas como o canibalismo e os rituais de 

guerra, o estudo demonstra que a alteridade indígena foi construída a partir de categorias europeias que 

hierarquizavam culturas e justificavam a expansão do cristianismo e do poder imperial. Conclui-se que a 

colonização deve ser compreendida como um processo no qual identidade e alteridade se constituem 

mutuamente, revelando tanto a violência da imposição cultural quanto a crise de sentido vivida pela própria 

Europa diante do encontro com o outro. 

 

Palavras-chave: Alteridade; Imaginário europeu; Colonização Ibero-Americana; Companhia de Jesus; 

Povos indígenas. 

  

https://doi.org/10.63330/aurumpub.023-003


 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

1 INTRODUÇÃO 

A incorporação dos territórios americanos ao horizonte europeu, a partir do século XVI, deve ser 

compreendida menos como um simples movimento de expansão geográfica e mais como um acontecimento 

epistemológico, no qual o europeu foi compelido a confrontar-se com formas de humanidade que 

escapavam às categorias tradicionais de sua experiência histórica. O encontro com o chamado “Novo 

Mundo” não revelou apenas terras e povos desconhecidos, mas produziu um profundo deslocamento no 

modo como a Europa pensava a si mesma, projetando sobre o outro, indígena, pagão, selvagem, os 

conflitos, tensões e expectativas que atravessavam o próprio universo cultural europeu. 

Longe de representar um espaço vazio ou amorfo, a América apresentou-se como um território 

densamente habitado por sociedades dotadas de organização social, ritualística e simbólica complexa. Esse 

dado, contudo, produziu menos reconhecimento do que embaraço. A alteridade indígena, ao invés de ser 

compreendida em sua lógica própria, foi enquadrada a partir de um imaginário herdado da tradição cristã 

medieval, no qual a diferença tendia a ser interpretada como ausência, desvio ou imperfeição. Assim, o 

outro não era percebido em sua singularidade, mas reduzido a um espelho invertido no qual o europeu 

buscava reafirmar sua própria identidade civilizacional. 

É nesse horizonte que se inscreve a atuação da Companhia de Jesus, cujos missionários assumiram 

o papel de mediadores privilegiados entre o mundo europeu e as sociedades indígenas. As narrativas 

jesuíticas como cartas, relatos, sermões e representações teatrais, não apenas descreveram práticas culturais 

consideradas estranhas, como o canibalismo ou os rituais de guerra, mas produziram sentidos sobre elas, 

integrando-as a um sistema simbólico que justificava a dominação, a catequese e a sujeição. A missão 

evangelizadora, longe de constituir um empreendimento exclusivamente espiritual, articulava-se 

diretamente ao projeto político da Coroa portuguesa e ao contexto mais amplo da Contrarreforma Católica, 

no qual a expansão do cristianismo se confundia com a afirmação de uma ordem universal. 

Nesse sentido, a noção de alteridade revela-se central. Como sugere Agnolin, o outro não é apenas 

aquele que difere, mas aquele por meio do qual o sujeito histórico se define. O indígena, frequentemente 

representado como bárbaro, bestial ou monstruoso, torna-se o lugar simbólico onde o europeu deposita 

aquilo que recusa reconhecer em si mesmo. A guerra, o canibalismo e a suposta ausência de religião 

funcionam, assim, como signos de uma diferença radical que, paradoxalmente, revela uma inquietante 

proximidade: o outro aparece como modelo invertido do próprio eu. 

Dessa forma, o presente estudo propõe analisar as representações da cultura ibérica medieval 

projetadas sobre a América Latina, atentando para os modos pelos quais o imaginário europeu, marcado 

por heranças medievais e por conflitos religiosos modernos, estruturou a leitura do mundo indígena. Ao 

investigar as narrativas jesuíticas e o discurso colonizador, busca-se compreender como a experiência da 

conquista produziu não apenas a submissão do outro, mas também uma profunda crise de sentido no interior 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

da própria cultura europeia. Pensar a colonização, portanto, é pensar um processo no qual identidade e 

alteridade se constituem mutuamente, em um jogo contínuo de projeções, recusas e negociações simbólicas 

que marcaram de forma indelével a formação do mundo ibero-americano. 

 

2 DESENVOLVIMENTO 

Não é novidade falar em portugueses que permearam o território americano e que de alguma forma 

os utilizaram como aparato, ou colônias de exploração, conforme Ferreira1, que traz esse estudo e demonstra 

esses indícios. Também é sabido a necessidade de se ampliar esse conhecimento quanto a atuação de ambos 

os lados, tanto portugueses quanto os nativos, que já se organizavam com uma estrutura ímpar e subsistente 

que os diferiam entre si, no entanto, apesar de importantíssimos e relevantes fatos, não é o que se procura 

responder com o presente estudo, que embora trabalhe com os elementos iniciais desse encontro, se prende 

a análise do encontro entre essas civilizações, que apesar de díspares, muito se agregou, se identificou e 

inculcou na sociedade alheia. Nessa perspectiva, identificamos os pensamentos, costumes como forma de 

imposições culturais, portanto, se norteia como forma dessas disparidades ao contexto do outro, centrado 

no imaginário e na alteridade entre nativos e portugueses. Quanto à questão religiosa portuguesa, 

enfatizamos os jesuítas como protagonista nesse processo versus a organização ritualística dos “nativos”. 

O que interessa, portanto, é identificar como propósito, o fato, de como “o si próprio se define 

através do outro do qual é intimamente o veículo” e, em consequência o outro aparece como modelo de si 

próprio. Nessa indicação, Agnolin, aponta o quão complexo é a noção de alteridade, quando pensamos no 

outro a partir de si próprio, estamos pensando em conflitos que permearam nossa própria realidade e que, 

inconscientemente, atribuímos ao outro, os conflitos que vivenciamos em nós mesmos. 

Como propriedades da Coroa portuguesa, em maior ou menor grau, todos os grupos sociais que 

habitavam a Colônia estavam expostos a expansão desse modo de ser. Essa tarefa cabia especificamente 

aos missionários da Companhia de Jesus, disseminadores da identidade portuguesa em terras brasílicas. 

O encontro entre os europeus, com maior ênfase nos portugueses, e os nativos, trouxe uma gama de 

conflitos e representações sobre o imaginário, o que se imaginava encontrar, e a alteridade, como se via o 

outro, em uma não aceitação do diferente, onde por sua representação, atribuía ao outro, conflitos vividos 

por eles e levando a cabo vários indígenas, que não ficaram passíveis as dominações, mas lutaram e com 

suas representações ritualísticas, como o canibalismo, reafirmaram uma “cultura” que era comum entre 

eles, inclusive no caso tupinambá, que é um dos objetos de análise dos autores abordados. 

Pensar em uma colonização ibérica nos territórios americanos é enfatizar sua importância enquanto 

fusão cultural aos pressupostos inerentes a esse território, pois não estamos a elencar uma terra vazia, sem 

 
1 Além da defesa do território, a colonização do Brasil teve outra finalidade: transformar a Colônia num empreendimento 

lucrativo para Portugal. (Ferreira, Olavo L., História do Brasil, 2º ed. São Paulo: Ática. p. 25) 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

forma, mas uma cultura definida e que já apresentava formas diversas entre as próprias tribos existentes, o 

que chamamos por diversidades culturais. Ao momento de “introdução” - dos europeus - a esse convívio 

colonial, observamos as diversas representatividades de poder e religião que o diferiam em práticas, porém 

elencadas com assiduidade em ambos os contextos. Essa diversidade e diferenciação cultural trazia a ideia 

de submissão e dependência do nativo, segundo Giucci: “Implicitamente, o nativo é integrado como súdito 

ao domínio da coroa lusitana, ingressando em uma relação de desigualdade e de dependência relativamente 

ao emissário direto desse poder distante”. (Giucci, 1992: 47). 

O estranhamento seria inevitável de todos os lados envolvidos nesse processo, pois cada qual, com 

seus artifícios e condutas demonstrariam, ou tentariam demonstrar, a superioridade ou vitaliciedade de seus 

credos religiosos. Importante salientar que ambos os lados (nativos e europeus) tentavam de todas as formas 

burlarem a imposição da “religião”2 alheia, visto que, a imposição como forma de superioridade da religião 

dos colonizadores europeus é identificada durante vários relances bibliográficos, pois segundo Souza, a 

visão dos colonizadores (portugueses) tinha por característica: ...a ideia de que o descobrimento do Brasil 

fora ação divina; de que, dentre os povos, Deus escolhera os portugueses; de que estes, uma vez senhores 

da nova colônia, tinham por dever nela produzir riquezas materiais – explorando a natureza – e espirituais 

– resgatando almas para o patrimônio divino. (Souza, 1986: 35) 

Na perspectiva de melhor atrelar esses pensamentos, pautados nas relações de poderes entre os 

europeus – colonizadores - e nativos – colonizados – que, desenvolvemos essa problematização, abordando 

seus mais expressivos enfrentamentos, pautados em pressupostos delineados pelo panorama histórico 

religioso europeu, atrelado a contexto como a Reforma protestante e a contrarreforma Católica. 

Com essa problematização busca-se identificar a moção religiosa nos próprios “navegadores” com 

o ímpeto de disseminar o cristianismo, resgatando almas para o patrimônio divino, conforme Souza, isso 

identificado no encontro com o outro. A enfática religiosa no contexto expansionista é tão vívida, que 

Colombo faz diversas menções ao contexto das Cruzadas, que tinham sido abandonadas na Idade Média, 

cujo principal objetivo era a Reconquista da Terra Santa, elencando a importância da religião3, a 

Reconquista e sua disseminação nos territórios encontrados. “A expansão do cristianismo é muito mais 

importante para Colombo do que o ouro... espero em Nosso Senhor poder propagar seu santo nome e seu 

Evangelho no universo” (“Carta ao Papa Alexandre VI, fevereiro de 1502)”. (Todorov, 1993: 10). 

 
2 Importante ressaltar que no período elencado, baixa Idade média e início da Idade Moderna religião e poder estavam atrelados, 

reservando a Igreja, por intermédio de seu representante - o Papa - o poder maior. “O Papa não pode ser julgado por ninguém; a 

Igreja Romana nunca errou e nunca errará até o final dos tempos; A Igreja Romana foi fundada apenas por Cristo; só o Papa 

pode depor e empossar bispos; só ele pode convocar assembleias eclesiásticas e autorizar a Lei Canônica; só ele pode revisar 

seus julgamentos; só ele pode usar a insígnia imperial; pode depor imperadores, pode absolver vassalos de seus deveres de 

obediência; todos os príncipes devem beijar seus pés. (Southern, 1970, p. 102) 
3 O conceito de religião representa um produto histórico e é por isso que, como tal, é ausente nas línguas dos povos “primitivos”. 

Ainda no latim clássico, o termo religio (de onde vem religere, religar) só significava determinados comportamentos que hoje 

definiríamos “religiosos”. (Agnolin, 2005, p.123). 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

O estudo sistemático acerca da divindade, sua essência, existência e atributos, passavam por 

renovações no quesito ideológico, frente a pressupostos inerentes ao modelo de protestantismo disseminado 

em toda a Europa, que trazia a aproximação popular às letras nas traduções bíblicas em vernáculos. 

 

...além do impulso às letras e às ciências, o século XVI apresenta uma geral e significativa renovação 

da Teologia. Para além da reaproximação/releitura – com os novos instrumentos filológicos e as 

novas traduções, em vernáculo – do antigo testamento e das obras dos Padres da Igreja, essa 

renovação da Teologia realizou-se, também, pelo estudo direto das obras de S. Tomás de Aquino. 

Os dominicanos da Escola de Salamanca e os jesuítas de Coimbra encontram-se à frente dessa 

renovada e importante tradição de estudos críticos. Entre as figuras intelectuais mais relevantes desse 

movimento basta citar os nomes de Francisco de Vitória, Domingos Soto, Belchior Cano, Pedro da 

Fonseca e Francisco Suárez. (Agnolin, 2007: 24) 

 

Essa renovação teológica é incitada pelo movimento protestante, como supracitado por Agnolin, 

caracterizando um sentido mais amplo à relação de divindade e humano, tornando o ser humano diretamente 

ligado ao divino. A aproximação às letras, as traduções era uma forma de tornar próximo essa ideologia 

permitindo que o indivíduo tivesse esse contato direto com o divino, não apenas no cerne documental, como 

a bíblia e obras escritas pelos padres da Igreja, mas contato de aproximação do ser humano ao divino, 

tornando esse espaço e distanciamento mais resumido. Sem dúvida, o êxito luterano, ante a diferença do 

mundo católico, se deve ao fato de que o cristão é assumido enquanto indivíduo, diretamente vinculado ao 

divino. “Mas é importante levar em consideração o fato de que, na interpretação filosófica e teológica dos 

textos bíblicos, Erasmo e Lutero foram os frutos mais emblemáticos da profunda revolução filológica 

realizada pelo humanismo italiano”. (Agnolin, 2007: 26) 

Pensar, portanto nesse “Novo Mundo” requer um olhar atento ao que se formava no contexto 

elencado pelos europeus nas vias que permeavam seu ímpeto, sua busca, pois segundo Agnolin, “o fato de 

ter encontrado uma civilização complexa e organizada, como a asteca e a incaica depois, ocasionou um 

discreto embaraço para o Oriente” (Agnolin, 2005, p. 177), isso no caso das colônias pertencentes a coroa 

espanhola. No entanto, fator não diferente era evidenciado pela extrema organização que sobrepunha o 

contexto imaginado, quanto a questão do então chamado de “índios4”, nas colônias portuguesas, pois a 

organização dessa sociedade era de modo relevante, que causava um embaraço aos portugueses de como 

lidar com aquela situação advinda da conquista ao Novo Mundo. Se deparavam com uma sociedade 

extremamente organizada em seus rituais e organização hierárquica, garantindo que mesmo havendo um 

líder, o poder não centrasse nas mãos dele, ou seja, não dispondo de poder superior a alguém, para que a 

 
4 Ao longo deste trabalho, o termo “índio” é empregado em conformidade com a documentação histórica analisada, na qual essa 

nomenclatura aparece de forma recorrente nos relatos coloniais dos séculos XVI e XVII. Seu uso não implica adesão acrítica a 

uma categoria hoje reconhecida como generalizante, mas preserva a historicidade das fontes e evidencia os sentidos atribuídos 

pelos agentes europeus ao outro americano. Na historiografia contemporânea, adota-se o termo “indígenas” por reconhecer a 

diversidade étnica e cultural dos povos originários; assim, quando utilizado neste estudo, “índio” deve ser compreendido como 

categoria documental e analítica, vinculada ao imaginário colonial. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Divindade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ess%C3%AAncia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Exist%C3%AAncia


 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

noção de civilidade e sociedade igualitária se mantivesse, cada um realizando seu “papel” nesse contexto. 

“o “selvagem” rejeita, não somente o poder pessoal, mas também, o poder em si”. (Agnolin, 2005, p. 186) 

As relações amistosas, de início, começam a ficar conflituosas até chegar a intolerância, a alteridade 

é evidenciada, frente o imaginário que se tinha de determinado povo, com isso, procurava de alguma forma 

e na questão aristotélica, os nomear como diferentes, tornando-os inferiores a si mesmo, como servos, ou 

feitos para servir. Esse contraponto é evidenciado na questão do canibalismo. Segundo Agnolin, “Se o 

canibalismo constitui o elemento chave de cada sucessiva interpretação da conquista, identificamos, que o 

canibalismo, segundo Lévi-Strauss é bom para ser pensado”, visto que havia uma identidade observada 

pelos diversos escritores, que hora os “defendiam” hora os “acusavam”, como o caso de Sepúlveda que os 

nomeavam como sórdidos cães, enquanto que Las Casas os intitulavam como “nobres selvagens”. 

O que interessa, portanto, é identificar como propósito, o fato, de como “o si próprio se define 

através do outro do qual é intimamente o veículo” e, em consequência o outro aparece como modelo de si 

próprio. Nessa indicação, Agnolin, aponta o quão complexo é a noção de alteridade, quando pensamos no 

outro a partir de si próprio, estamos pensando em conflitos que permeiam nossa própria realidade e que, 

inconscientemente, atribuímos ao outro os conflitos que vivenciamos em nós mesmos. 

Igual discurso se obtém quando analisamos os diferentes textos descritos pelos europeus, narrativas, 

cartas dos jesuítas, que traz ao índio o símbolo do canibalismo, antropofagismo, nessa perspectiva o canibal 

pode, portanto, representar também “o outro demasiadamente parecido ao si mesmo, espelho onde recusa 

a se contemplar. A monstruosidade do Selvagem: um esforço desesperado de estabelecer a qualquer preço 

a diferença, ou seja, elaborar a partir de si uma realidade diferente ao outro. Portanto, é comumente 

abordarmos que não é possível estabelecer esse estranhamento, essa alteridade se não tiver o outro, onde 

cada grupo precisa do outro para definir a si mesmo e, por isso, a vitória nunca é definitiva. Isso indica que 

a guerra não nasce por causa da alteridade, mas cria a alteridade e o inimigo é no início sempre um igual. 

(Agnolin, 2005. p.192) 

Nessa perspectiva supracitada observamos que não é diferente quando do encontro dos jesuítas e 

colonizadores com os “índios” que habitavam no território que viria a ser as colônias portuguesas 

americanas. Isso se dava pela organização sistemática que observamos quanto a sociedade indígena, que, 

segundo Florestan Fernandes, elenca que a formação da guerra ou os desencadeamentos para os conflitos, 

surgem de uma “atividade masculina”, principalmente na sociedade tupinambá, podendo-se destacar que a 

guerra é provocada pelos homens ditos “militares” e não pelas mulheres. De acordo com Florestan 

Fernandes, após os combates entre os guerreiros inimigos, os homens vitoriosos tinham como papel 

fundamental com os prisioneiros, a execução dos rituais de recepção e as cerimônias antropofágicas. 

(Hernandes, 2006, p.180). 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

Ao analisarmos tal contexto, o que se fazia como estrutura da sociedade indígena tupinambá, era 

caracterizado pelo europeu como atos de inferioridade, que segundo a visão aristotélica, seria o fator que 

faltava para atribuir a cultura alheia um sentido de inferioridade, para que justificasse suas ações mais tarde 

intensificadas, pela intolerância, conforme abordado no início desse trabalho. Segundo Isidoro de Sevilha, 

enquanto os prodígios desempenharam a função de predizer, os portentos de anunciar e os ostentos de 

manifestar, os monstros participavam da história da salvação mostrando, advertindo e significando a 

vontade do Senhor. (GIUCCI, 1992. p.78). O autor Guilhermo Giucci, destaca que o imaginário em relação 

ao distante e desconhecido foi também alimentado pelas narrativas de viagens ao Oriente feitas por 

Heródoto, Plínio, Santo Isidoro e Marco Polo, nas quais os elementos que compõem o “maravilhoso” são 

sempre enaltecidos: natureza pródiga e exuberante, ócio e promessa de muita riqueza. Com isso ficava 

identificado toda a organização que se desenrolava no ímpeto dos viajantes do maravilhoso, que buscavam 

justificar o ato de colonização e nesta versão religiosa a escolta marginal da mensagem de Cristo e dos 

apóstolos, carregava a missão de libertar do erro os vacilantes e incrédulos. 

Nessa fator preambulado por Giucci, é que vamos discorrer a ênfase do trabalho jesuítico reforçado 

pelo contexto trabalhado por Agnolin, quanto as mediações simbólicas e cultura indígena: leitura jesuítica 

das práticas indígenas, que tinha como grande questionamento de como transformar o pagão em cristão, 

reduzindo o diferente ao mesmo, ou seja, uma tentativa de tornar o diferente como si, de como o europeu 

via a si mesmo e inconscientemente queria torna-los igual a si, não sabendo lidar com a diferença, ou não 

se dando conta disso. Imaginar a diferença é o que permite compreender a si mesmo, portanto, o homogêneo 

é a total impossibilidade de construção de sentido. 

O papel do jesuíta nessa concepção de colonização é fundamental para se efetivar a questão da 

alteridade, pois de fato eram poucos que tinham acesso a escrita, portanto, os documentos que temos são 

relatos de uma visão europeia do contexto que permeia a concepção da colonização portuguesa. Os jesuítas 

em seus relatos ora eram contrários a escravidão, ora atuavam como poder moderador, ora se apropriavam 

dos trabalhos escravos em grande escala, com isso, Agnolin elenca os diferentes relatos e visões que em 

determinado momento lhes eram atribuídas a partir das atitudes desempenhadas. 

A carência de mão de obra no Brasil colonial era evidente e no século XVI a atribuição dessa função 

era dos índios, já que estavam em grande número e se tornavam “presas fáceis’ para manipulação, com isso, 

a caça ao índio se tornou grande fonte de riqueza do período colonial. Os jesuítas, apesar de contrapor-se a 

“caça” voltada para a escravidão, servia fielmente a coroa portuguesa, que aliada a Igreja, sobrepunha os 

poderes políticos, buscando, assim métodos alternativos de apropriação e conquista desse povo nativo. A 

conquista do trabalho escravo passa a ser, portanto, a luta que permeava não apenas o âmbito do colonato, 

mas da Coroa, Administradores, missionários por meio de alianças. 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

Importante relato do jesuíta Pe. Anchieta revela que se tratava de “gente tão indômita e bestial, que 

toda a sua felicidade a põem em matar e comer carne humana, é no teatro que se manifesta com maior 

destaque e vis combativa (catequética) ” (Agnolin, 2005, p.107). Nesse contexto, identificamos os métodos 

utilizados pelos jesuítas que além da retórica relatada por Hansen, utilizavam também o teatro para 

impressionar o índio por meio de representações, onde tentavam doutrina-los à especificidade da Igreja, 

condenando o canibalismo antropofágico, bem como, embriaguez, tintura, dança, inspiração do fumo, 

guerra, adultério e a poligamia. 

Na perspectiva de elucidar o processo de conversão desse nativo ao cristianismo encontramos, 

segundo analisado por Agnolin, diferentes posicionamentos dos jesuítas, como dantes mencionado, e vendo 

que esse processo de aculturação do índio estava em relações de intolerância, “concluído que a conversão 

do “triste e vil gentio” não podia ser alcançada pelo convencimento, o padre jesuíta Manuel da Nóbrega 

aponta a sujeição como caminho apropriado para sua cristianização. 

 

Entendo por experiência o pouco que se podia fazer nesta terra na conversão do gentio por falta de 

não serem sujeitos, e ela ser uma maneira de gente de condição mais de feras bravas que de gente 

racional e ser gente servil que se quer por medo e sujeição. Essa submissão, segundo Nobrega, seria 

aplicada através de uma repressão implacável aos costumes (intoleráveis) dos indígenas e da 

concentração dos convertidos em aldeamentos organizados. (Agnolin, 2005, p. 114). 

 

Com essa declaração de Nobrega e demais relatos dos padres, por cartas, narrativas, a Companhia 

de Jesus, legitima os duros trabalhos da catequese em formar uma nova religiosidade, ressaltando a 

crueldade do gentio, como “cruéis habitantes do Novo Mundo”. Essa atuação e legitimação só será possível 

pela aliança religiosa representada no século XVI, pela interdependência entre o poder espiritual (o Papa) 

e o poder temporal (o Imperador), onde fé e Império interagem em função da necessidade de alargar o Orbis 

Cristianus (Agnolin, 2005, p.117), ou seja, é uma imagem cristã medieval do mundo. Fundou-se na crença 

de que o mundo é de Deus, cujo representante na terra é a Igreja Católica. Como propriedades da Coroa 

portuguesa, em maior ou menor grau, todos os grupos sociais que habitavam a Colônia estavam expostos a 

expansão desse modo de ser. Como demonstramos, essa tarefa cabia especificamente aos missionários da 

Companhia de Jesus, disseminadores da identidade portuguesa em terras brasílicas. 

Durante todo o processo histórico que permeiam o início do século XVI vemos a constante 

unificação e reafirmação dessa aliança entre Portugal e a Igreja, representada pela Companhia de Jesus que 

permaneceria até 1759 quando da Reforma Pombalina, que resultou na expulsão dos jesuítas tanto do Brasil 

quanto de Portugal. No entanto, atribuímos aos padres jesuítas Antônio Vieira, José de Anchieta, os tempos 

heroicos, da educação, ou a base da educação brasileira, desenvolvendo um importante papel nessa 

temática, que não aprofundaremos, por não ser o objetivo de nosso objeto de pesquisa. 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

Não obstante, a Espanha suscita o processo expansionista tanto quanto Portugal e por serem reinos 

católicos, se alinham ao processo expansionista interessante a Igreja que concomitantemente seria 

beneficiada com essa expansão e universalização da crença do cristianismo. Espanha essa que era 

governada pelo rei Carlos I, que se alinhou ao combate da Reforma Protestante, de forma passível e 

intelectual, mesmo havendo opositores dentro do próprio reino e reinos vizinhos católicos que rompiam 

com a Igreja, ele permaneceu como representante dessa aliança, apoiando o Concílio de Trento, que seria 

o maior símbolo da contrarreforma, e consequentemente, compartilhando da Companhia de Jesus, que 

inicia suas atividades na Espanha em 1543, e levada a América espanhola em 1566. O ímpeto motivacional 

determinado tanto na noção de reino, quanto nos indivíduos que compunham o reino de Portugal, são 

igualmente identificados, no reino Espanhol e nos que compunham esse reino, que implacavelmente lutam 

pela expansão católica e não aceitação de representações alheias, tão bem elucidadas nas narrativas de 

Sepúlveda e de Las Casas. A alteridade, a não aceitação do outro era evidenciada em todo o território ibero 

americano, ressaltando a superioridade europeia na visão aristotélica, atribuindo ao outro a inferioridade e 

servidão. 

Com esse contexto marcado pela Reforma e Contrarreforma os precursores nesse processo de 

expansão, universalização do cristianismo é que serão identificados e elencados os mais diferentes níveis 

de representação do imaginário e alteridade presente nos colonizadores, europeus, inclusive nos 

portugueses, e nos jesuítas que são a representação da Igreja nas terras americanas portuguesas. 

Ao analisarmos as fontes expostas durante o texto, buscamos compreender como esse fator do 

encontro se estabelecia, visto que o cenário era pautado por marcas visíveis da Reforma Protestante e prisma 

da Contrarreforma Católica. A questão do outro é marcada pela alteridade europeia no quesito de atribuir 

ao índio uma visão aristotélica, que os subjugava, deixando em condições inferiores como “feitos para 

servir”. Quando atentamos a esses indícios, compreendemos que a Europa passava por essas crises de 

concepções em diferentes frentes filosófica no quesito da religião, permitindo que esses conflitos fossem 

atribuídos aos rituais indígenas como pagãos, sem religião, bestiais, e outros adjetivos que lhes eram 

atribuídos. 

O caso antropofágico, canibalismos, tão mencionado nas narrativas, símbolo do índio americano, 

passou a intensificar essa afirmativa, dando sentido a uma colonização superior e imposta das 

representações europeias sobre as indígenas. Portanto, com esses indícios elencados, principalmente, por 

Agnolin, Giucci e demais pesquisadores abordados nos textos compreendemos a noção de alteridade e 

imaginário que se estabelecia quanto a leitura dessas obras ou narrativas jesuíticas ao habitante do “Novo 

Mundo”. 

É interessante salientar e tomarmos por análise o quesito religioso nessa compreensão, já que o foco 

da pesquisa desenvolvida tem por objetivo ressaltar a atuação jesuítica como uma representação da 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

Contrarreforma nas colônias ibero-americanas. Nessa perspectiva, observamos que o europeu atribuía seus 

conflitos religiosos, nas representações ritualísticas indígenas do Novo Mundo, e com isso a não aceitação 

de qualquer manifestação cultural ou religiosa, ainda que não comprovada como religião, conforme o 

movimento que se expandia em grande proporção por toda a Europa intitulado Reforma Protestante, 

portanto, o europeu na alteridade, na relação com o outro fazia uma análise de si mesmo, do próprio 

contexto que vivenciavam, sem ter consciência disso, atribuindo ao esse conflito pessoal ao outro, ao 

indígena. Isso pudemos compreender no caso ibero com uma maior plenitude, já que tanto Portugal como 

Espanha utilizariam em maior ou menor grau o imaginário e alteridade, sempre em uma visão de 

superioridade tornando os demais, ou o outro como inferior, feito para servir. 

O encontro entre os europeus, com maior ênfase nos portugueses, e os nativos, trouxe uma gama de 

conflitos e representações sobre o imaginário, o que se imaginava encontrar, e a alteridade, como se via o 

outro, em uma não aceitação do diferente, onde por sua representação atribuía ao outro conflitos vividos 

por eles e levando a cabo vários indígenas, que não ficaram passíveis as dominações, mas lutaram e com 

suas representações ritualísticas, como o canibalismo, reafirmaram uma “cultura” que era comum entre 

eles, inclusive no caso tupinambá, que é um dos objetos de análise dos autores abordados. Nesse contexto, 

Giucci pode parecer simpáticos aos conquistadores, porém, não perde de vista todo o processo violento e 

sanguinário de colonização que se desenrolou nas Américas, sendo maior o choque de alteridade e da 

desilusão ao invés de riquezas e maravilhas que os impulsionaram. 

Outro fator que é interessante observar é que, na ideologia que orienta a prática missionária jesuítica, 

é que esta imposição de um sentido transposto (o outro) sobre o sentido próprio se dá, também, dentro de 

uma interpretação das próprias ações (heroicas), levando a compreensão desse “teatro de imagens feito de 

gestos heroicos dos missionários, chega a condicionar, de forma determinante, até mesmo a colocação 

(significado) do outro, seja ele bárbaro, inocente, bestial ou ingênuo. Com isso compreendemos que a noção 

de alteridade identificada nas ações jesuíticas não contribuiu totalmente ao fato de “aculturação”, ou 

abertura às diversidades culturais, mesmo porque esse conceito é desempenhado em tempo bem remoto ao 

período estudado. O que se priorizava, portanto era uma cultura de superioridade e inferioridade, de 

organização ou desorganização, de estrutural social ou não e isso que assusta os colonizadores, por 

identificarem uma cultura que já se organizava em sua forma estrutural social e que se mantinha, o que não 

estava acontecendo na Europa. “O outro aparece, como o modelo de si próprio” (Agnolim, 2005, p.182). 

 

3 CONCLUSÃO 

A análise das representações construídas no encontro entre europeus e povos indígenas na América 

ibérica evidencia que a colonização não se limitou a um processo de ocupação territorial ou imposição 

política, mas configurou-se, sobretudo, como um fenômeno simbólico e cultural profundamente marcado 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

pela noção de alteridade. Ao projetar sobre os indígenas imagens de barbárie, monstruosidade e 

inferioridade, o europeu não apenas tentou explicar o desconhecido, mas buscou afirmar uma identidade 

própria, ancorada em valores herdados da tradição cristã medieval e tensionada pelas transformações 

religiosas e intelectuais do século XVI. 

Nesse sentido, o imaginário europeu desempenhou papel central na construção da figura do “índio” 

como outro radical. Práticas como o canibalismo, os rituais de guerra e as formas de organização social 

indígenas foram interpretadas à luz de categorias aristotélicas e teológicas que hierarquizavam os povos e 

legitimavam a dominação. Tal leitura, contudo, revela menos sobre as sociedades indígenas em si do que 

sobre os conflitos internos da própria Europa, marcada pela Reforma Protestante, pela Contrarreforma 

Católica e pela necessidade de reafirmação de uma ordem universal cristã. Assim, o outro americano 

tornou-se o espaço simbólico onde se depositaram medos, tensões e contradições do mundo europeu. 

A atuação da Companhia de Jesus insere-se de modo decisivo nesse processo. Enquanto mediadores 

privilegiados entre a Coroa e os povos nativos, os jesuítas produziram narrativas que simultaneamente 

condenavam e instrumentalizavam a alteridade indígena. Seus relatos, cartas e práticas catequéticas revelam 

uma constante oscilação entre a defesa do indígena contra a escravidão direta e a legitimação de sua sujeição 

em nome da conversão cristã. A catequese, longe de representar um diálogo intercultural, operou 

frequentemente como um mecanismo de redução do diferente ao mesmo, buscando apagar práticas e 

cosmologias indígenas em favor de uma identidade cristã universal. 

Dessa forma, torna-se evidente que a alteridade não precede o conflito, mas é por ele produzida. A 

guerra, a intolerância religiosa e a imposição cultural não surgem como respostas naturais à diferença, mas 

como estratégias de construção simbólica do inimigo, necessárias à afirmação de uma suposta superioridade 

europeia. O indígena, ao ser classificado como bárbaro ou bestial, torna-se paradoxalmente um espelho 

inquietante, no qual o europeu se recusa a se reconhecer, mas do qual depende para definir a si mesmo. 

Conclui-se, portanto, que as representações da cultura ibérica medieval projetadas sobre a América 

Latina foram fundamentais para a legitimação do projeto colonizador e missionário. Ao mesmo tempo, 

essas representações revelam os limites do pensamento europeu diante da diferença, evidenciando que a 

colonização foi também um processo de crise e redefinição identitária. Pensar o encontro colonial sob a 

perspectiva do imaginário e da alteridade permite compreender que a história da conquista é, igualmente, a 

história das dificuldades do Ocidente em lidar com o outro sem reduzi-lo, subordiná-lo ou silenciá-lo, uma 

problemática que ultrapassa o século XVI e permanece relevante para a compreensão das heranças coloniais 

no mundo contemporâneo. 

 

 

 



 
 

 

Humanities and Social Sciences: Research and Reflections 
O OUTRO COMO ESPELHO: IMAGINÁRIO E ALTERIDADE NA COLONIZAÇÃO IBERO-AMERICANA (SÉCULOS XVI–XVII) 

REFERÊNCIAS 

 

AGNOLIN, Adone. Jesuítas e Selvagens: A negociação da fé no encontro catequético-ritual-americano-

tupi (séc. XVI-XVII). São Paulo: Humanitas Editorial, 2007. 

 

ESTEVES, Antônio R. Narrativas de Extração Histórica: sob o signo do hibridismo. In: O romance 

histórico brasileiro contemporâneo (1975-2000). São Paulo: Ed. UNESP, 2010. p. 17-73. 

 

GOBBI, M. V. Z. Relações entre ficção e história: uma breve revisão teórica. Itinerários. Araraquara, n. 

22, p. 37-57, 2004. Disponível em http://seer.fclar.unesp.br/itinerarios/article/view/2736  

 

GUIUCCI, Guilhermo. A visão Inaugural do Brasil: a Terra de Vera Cruz. In: Revista Brasileira de 

história, Rio de JANEIRO, V. 21, P.45-64, 1992. 

 

HERNANDES, Paulo Romualdo. Meraviglia o Teatro de José de Anchieta. Tese (Doutorado em Educação), 

Universidade Estadual de campinas, Unicamp, 2006. 

 

PESAVENTO, Sandra J. Fronteiras da ficção: diálogos da história com a literatura. Revista História das 

Ideias. Porto Alegre, v. 21, p. 33-57, 2000.  

 

NUNES, Benedito. Narrativa histórica e narrativa ficcional. In: RIEDL, Dirce Côrtes (Org.). Narrativa: 

Ficção e história. Rio de Janeiro: Imago, 1988. p. 9-35. 

 

TODOROV, Tzvetan. Descobrir. In: A conquista da América. A questão do outro. Trad. Beatriz Perrone 

Moisés. 4. ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2010. p. 03-70. 

 

LUKÁCS, György. A forma clássica do romance histórico. In: O romance histórico. Trad. Rubens Enderle. 

São Paulo: Boitempo, 2011. p.33-113. 

 

SOUZA, Laura de Melo e. O diabo e a terra de Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade popular no Brasil 

colonial. São Paulo: Companhia das Letras, 1986. 

  

 

 

http://seer.fclar.unesp.br/itinerarios/article/view/2736

