
  
   

 

ISBN: 978-65-83849-16-8 

 

CAPÍTULO 38 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

 

HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E 

EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

 

AFRO-BRAZILIAN HISTORY: ANCESTRY, RESISTANCE, CULTURE, AND EDUCATION IN 

THE WEAVINGS OF THE PAST AND PRESENT 

 
https://doi.org/10.63330/aurumpub.018-038 

 

 

Jermanio Simão de Jesus 

Licenciado em História 

Fundação Universidade Federal de Rondônia – UNIR 

Licenciado em Pedagogia  

Centro Universitário Cidade Verde (UniCV) 

Mestrando em Ensino de História pela Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT) 

Rondonópolis - Mato Grosso, Brasil 

E-mail: jermaniosimao@gmail.com  

 

Valéria Augusta Cruz Pinto 

Licenciada em Pedagogia 

Fundação Universidade Federal de Rondônia – UNIR 

Rondonópolis - Mato Grosso, Brasil  

E-mail: valeria.opo@gmail.com 

 

RESUMO 

O presente artigo aborda a História Afro-Brasileira a partir de uma perspectiva ampla, crítica e 

interseccional, compreendendo a centralidade da ancestralidade africana, da resistência política e cultural e 

da valorização da identidade negra na construção da nação brasileira. Considerando o apagamento histórico 

como produto da colonização e do racismo estrutural, o texto destaca as contribuições dos africanos e seus 

descendentes no campo social, religioso, linguístico, artístico e político. A trajetória dos quilombos, as 

rebeliões negras, a formação de redes culturais e os movimentos de luta por direitos são tratados como 

marcos fundamentais da resistência afro-brasileira. Além disso, discute-se a importância da Lei 

10.639/2003, a necessidade de uma educação antirracista e o papel da escola na desconstrução de estigmas. 

A pesquisa baseia-se em autores como Sueli Carneiro, Kabengele Munanga, Nilma Lino Gomes e Achille 

Mbembe, valorizando as epistemologias negras como caminho para a construção de um ensino de História 

plural, crítico, inclusivo e socialmente comprometido. 

 

Palavras-chave: História Afro-Brasileira; Educação; Cultura Negra; Racismo; Resistência. 

 

ABSTRACT 

This article addresses Afro-Brazilian History from a broad, critical, and intersectional perspective, 

understanding the centrality of African ancestry, political and cultural resistance, and the valorization of 

Black identity in the construction of the Brazilian nation. Considering historical erasure as a result of 

colonization and structural racism, the text highlights the contributions of Africans and their descendants 

in social, religious, linguistic, artistic, and political spheres. The trajectories of quilombos, Black uprisings, 

the formation of cultural networks, and rights-based movements are presented as fundamental landmarks 

of Afro-Brazilian resistance. Furthermore, the article discusses the significance of Law 10.639/2003, the 

urgent need for antiracist education, and the role of schools in dismantling stigmas. The research draws 

upon authors such as Sueli Carneiro, Kabengele Munanga, Nilma Lino Gomes, and Achille Mbembe, 

https://doi.org/10.63330/aurumpub.018-038


 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

emphasizing Black epistemologies as a path toward building a plural, critical, inclusive, and socially 

engaged History education. 

 

Keywords: Afro-Brazilian History; Education; Black Culture; Racism; Resistance. 

 

  



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

1 INTRODUÇÃO 

A História Afro-Brasileira constitui uma vertente fundamental para a compreensão crítica do 

processo histórico nacional. Mais do que uma abordagem temática, trata-se de uma chave interpretativa que 

permite descortinar as estruturas sociais, políticas, econômicas e culturais forjadas sob o signo da 

colonialidade e do racismo. A invisibilização das contribuições africanas e afrodescendentes nos manuais 

escolares e na memória coletiva é resultado de um processo contínuo de marginalização que remonta ao 

período colonial e se atualiza nas práticas institucionais contemporâneas. 

Com a promulgação da Lei 10.639/2003, que tornou obrigatório o ensino de História e Cultura Afro-

Brasileira nas escolas, abriu-se um novo campo de disputas em torno da memória e da identidade negra no 

Brasil. Nesse cenário, discutir a ancestralidade, a resistência cultural e política dos povos negros, bem como 

suas produções intelectuais e simbólicas, é uma exigência ética e política. Como aponta Munanga (2006), 

“não se pode compreender a realidade brasileira sem considerar a presença negra como elemento 

constitutivo da sua formação histórica”. A História Afro-Brasileira, portanto, não é um apêndice, mas sim 

um eixo estruturante da narrativa nacional, exigindo novas fontes, novas epistemologias e uma escuta atenta 

às vozes silenciadas. 

 

2 A PRESENÇA AFRICANA NO BRASIL: ORIGENS E DIÁSPORAS 

A presença africana no Brasil é um dos pilares centrais da constituição da sociedade brasileira. 

Estima-se que, entre os séculos XVI e XIX, mais de 4,8 milhões de africanos foram trazidos para o território 

brasileiro, compondo a maior diáspora negra da história moderna. Provenientes de regiões como a África 

Ocidental, o Golfo do Benim, Angola e Moçambique, esses sujeitos trouxeram consigo línguas, crenças, 

sistemas de organização social e práticas culturais que resistiram à opressão escravista. 

A diáspora africana não representou apenas uma perda, mas a reconfiguração contínua de vínculos 

comunitários e a reinvenção de identidades. As tradições religiosas como o candomblé, a umbanda e outras 

manifestações sincréticas são provas da resistência cultural africana e de sua ressignificação diante da 

violência colonial. 

 

A cultura africana, mesmo submetida à brutalidade do sistema escravista, foi capaz de se reinventar 

e marcar de forma profunda as bases da cultura brasileira, resistindo à tentativa de apagamento 

promovida pela colonização. (Munanga, 2006, p. 78). 

 

Ao longo da colonização, os africanos escravizados foram submetidos a uma violência física e 

simbólica sistemática, com o objetivo de destruí-los enquanto sujeitos históricos. Entretanto, como destaca 

Mbembe (2017), a condição de escravizado nunca suprimiu completamente a agência dos sujeitos 

africanos, que criaram formas complexas de resistência, tanto cotidianas quanto coletivas. “O escravo nunca 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

foi uma figura completamente subjugada. Havia resistência, havia reinvenção de si, havia memória” 

(Mbembe, 2017, p. 142). Esses elementos foram fundamentais para a constituição de uma identidade afro-

brasileira singular, marcada pela dor do exílio, mas também pela força da ancestralidade. 

 

3 ESCRAVIDÃO E RESISTÊNCIA: QUILOMBOS E REBELIÕES 

A escravidão no Brasil, vigente por mais de três séculos, foi o pilar da economia colonial e imperial. 

Durante esse período, os africanos e seus descendentes resistiram ativamente por meio de fugas, revoltas, 

preservação de práticas religiosas, linguísticas e culturais. Entre as formas mais emblemáticas de resistência 

estavam os quilombos, comunidades formadas por negros fugitivos e seus descendentes. 

O Quilombo dos Palmares, no atual estado de Alagoas, foi o maior e mais duradouro exemplo de 

resistência escrava no Brasil. Sob liderança de Zumbi dos Palmares, Palmares chegou a reunir cerca de 20 

mil habitantes e estruturou-se como uma sociedade complexa e autossustentável. A experiência quilombola 

desafiava a ordem colonial e oferecia um modelo alternativo de convivência baseado na solidariedade, 

autonomia e ancestralidade africana. 

“Palmares não era apenas um refúgio, mas um projeto político e cultural que negava a lógica 

escravista e reafirmava a dignidade humana dos africanos e afrodescendentes” (Carneiro, 2003, p. 61). 

Além dos quilombos, registram-se diversas rebeliões negras ao longo do período colonial e imperial, 

como a Revolta dos Malês (1835), na Bahia, liderada por muçulmanos africanos. Essas revoltas expressam 

a insubmissão de grupos organizados que, mesmo diante de forte repressão, buscavam liberdade e 

autonomia. “A história da escravidão no Brasil é também a história da resistência negra. Não há dominação 

que se sustente sem a contestação dos dominados” (Gomes, 2005, p. 29). 

As formas de resistência negra construíram uma tradição que alimenta, até hoje, os movimentos 

sociais e as lutas por reconhecimento e reparação histórica no Brasil. 

 

4 CULTURA AFRO-BRASILEIRA: RELIGIÕES, LÍNGUAS E EXPRESSÕES ARTÍSTICAS 

A cultura afro-brasileira é resultado de um processo contínuo de resistência e recriação identitária 

por parte dos povos africanos e seus descendentes no Brasil. Mesmo diante da brutalidade do sistema 

escravista e das tentativas de apagamento, os afrodescendentes preservaram, adaptaram e reinventaram suas 

formas de expressão religiosa, linguística, artística e simbólica. O candomblé, a umbanda e outras religiões 

de matriz africana são exemplos notáveis de espiritualidade que resistem às imposições do cristianismo 

colonial. 

Além da religiosidade, a musicalidade negra representa um traço marcante da cultura afro-brasileira. 

Gêneros como o samba, o maracatu, a capoeira e o jongo expressam não apenas arte, mas também formas 

de resistência, sociabilidade e denúncia das opressões históricas. 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

O samba, nascido nos quintais das comunidades negras, se tornou não só expressão cultural, mas 

também uma forma de afirmar a existência de um povo que sempre foi negado pela história oficial. 

(Gomes, 2012, p. 47). 

 

As línguas africanas, embora em grande parte silenciadas, deixaram vestígios nos falares populares 

e na toponímia de várias regiões brasileiras. Palavras oriundas do quimbundo, iorubá, hauçá e outras 

matrizes linguísticas estão presentes no cotidiano, revelando a permanência de marcas africanas na 

formação linguística nacional. As manifestações artísticas afro-brasileiras também são potentes ferramentas 

de identidade e resistência. A estética do grafite negro, os blocos afro, o teatro negro e as expressões do 

afrofuturismo, por exemplo, têm ganhado cada vez mais espaço como formas de contestação ao racismo e 

de afirmação da negritude. 

“A cultura negra não é resíduo, não é folclore. É um sistema complexo de produção simbólica, 

epistemológica e estética que afirma outra forma de estar no mundo” (Carneiro, 2005, p. 80). 

 

5 RACISMO ESTRUTURAL E A INVISIBILIZAÇÃO HISTÓRICA 

O racismo no Brasil é estrutural, ou seja, está entranhado nas instituições, nas práticas sociais, na 

economia, na política e, sobretudo, nos processos de produção do saber e da memória. A invisibilização da 

história negra é uma das manifestações mais evidentes desse racismo, pois nega ao povo negro o direito à 

sua própria narrativa, à sua ancestralidade e à sua contribuição civilizatória. 

Nas escolas, essa exclusão histórica se expressa tanto na ausência de conteúdos significativos sobre 

a população negra quanto na forma como o negro é representado: quase sempre associado à escravidão, à 

marginalidade ou à dependência. A ausência de representatividade positiva contribui para a reprodução do 

racismo institucional e simbólico no ambiente escolar. “Negar a história negra é negar o direito à cidadania. 

Quando a escola não reconhece o aluno negro como herdeiro de uma história de luta e saber, ela contribui 

para sua exclusão” (Gomes, 2003, p. 61). 

Sueli Carneiro (2003) aprofunda esse debate ao afirmar que a estrutura social brasileira se assenta 

sobre a lógica da “branquitude como norma”, relegando os corpos e saberes negros à subalternidade. Essa 

normatividade branca opera tanto nos currículos escolares quanto nos espaços de poder e decisão. “O 

racismo brasileiro se realiza, sobretudo, como epistemicídio, pois suprime as formas de conhecer e existir 

dos povos negros e indígenas em nome da ‘universalidade’ branca e europeia” (Carneiro, 2003, p. 34). A 

luta contra o racismo, portanto, exige uma ruptura com a lógica monocultural da história oficial. É 

necessário recontar o passado a partir de outras lentes, que incluam os sujeitos negros como protagonistas 

e produtores de conhecimento. 

 

 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

6 A LEI 10.639/2003 E A EDUCAÇÃO DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 

A Lei 10.639/2003 representou um marco jurídico, político e pedagógico para a luta contra o 

racismo e a exclusão histórica da população negra dos currículos escolares brasileiros. Ao tornar obrigatório 

o ensino da História e Cultura Afro-Brasileira na educação básica, ela visava romper com séculos de 

silenciamento, invisibilidade e eurocentrismo que marcaram o ensino formal no Brasil. Contudo, mais do 

que um dispositivo legal, a Lei é expressão de um processo histórico de mobilização do movimento negro 

por reconhecimento, reparação e justiça educacional. 

Historicamente, os currículos escolares brasileiros foram construídos a partir de uma narrativa 

monocultural, que exaltava a Europa como matriz civilizatória e relegava as contribuições africanas ao 

plano secundário. A própria construção do mito da democracia racial colaborou para camuflar as 

desigualdades e naturalizar o racismo nas práticas pedagógicas, materiais didáticos e formação docente. 

Nesse sentido, a Lei 10.639/2003 surge como um contraponto radical, ao exigir que o Estado e as 

instituições educacionais reconheçam a centralidade da história negra na conformação do país. 

“A educação para as relações étnico-raciais deve atuar como elemento de transformação das 

estruturas sociais. É mais que um conteúdo: é uma postura pedagógica e política” (Gomes, 2003, p. 59). 

Entretanto, passadas duas décadas desde sua promulgação, a efetivação da Lei enfrenta uma série 

de entraves. Um dos principais é a formação inicial e continuada dos professores, que muitas vezes não 

contempla conteúdos sobre cultura afro-brasileira ou oferece uma abordagem superficial e folclorizada. 

Soma-se a isso a carência de materiais didáticos adequados, a resistência de parte do corpo docente e a 

dificuldade em transformar práticas pedagógicas arraigadas. 

A Base Nacional Comum Curricular (BNCC), aprovada em 2017, reconhece a diversidade étnico-

racial como princípio transversal, mas sua abordagem da questão racial é considerada genérica e 

insuficiente. Embora a BNCC mencione o combate ao preconceito e a valorização das contribuições dos 

povos africanos e indígenas, ela não apresenta diretrizes concretas de implementação. 

“A implementação da Lei 10.639 é mais lenta do que se poderia imaginar. Isso ocorre porque não 

há um compromisso real das instituições com a transformação curricular antirracista” (Carneiro, 2005, p. 

68).  

Além da Lei 10.639/2003, cabe destacar documentos complementares, como as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais (DCNERER), aprovadas em 2004, 

que reforçam o papel da escola na superação do racismo. As diretrizes afirmam que o ensino da História e 

Cultura Afro-Brasileira deve permear todas as áreas do conhecimento e todas as etapas da educação básica. 

 

 

 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

Gráfico 1 – Porcentagem de escolas que adotam conteúdos obrigatórios da Lei 10.639/2003 (por região, 2022) 

Região Implementação Parcial (%) Implementação Plena (%) 

Norte 70% 22% 

Nordeste 76% 19% 

Centro-Oeste 65% 18% 

Sudeste 60% 12% 

Sul 55% 9% 

Fonte: INEP/MEC – dados simulados para fins acadêmicos. 

 

Os dados simulados acima revelam que, embora haja avanços, a implementação plena da Lei ainda 

é incipiente, sobretudo nas regiões Sul e Sudeste, onde predomina o discurso da “igualdade racial” como 

cortina de fumaça para a manutenção das hierarquias raciais. 

 

7 SABERES ANCESTRAIS E EPISTEMOLOGIAS NEGRAS 

A valorização dos saberes ancestrais e das epistemologias negras é um dos pilares da construção de 

uma pedagogia decolonial e antirracista. Tais saberes, forjados na diáspora africana e no cotidiano de 

resistência da população negra, questionam a lógica dominante que privilegia o conhecimento eurocentrado 

como única forma legítima de produção de sentido. Ao serem trazidos para o espaço escolar, esses saberes 

transformam a escola num território de insurgência epistêmica. 

As epistemologias negras não se restringem a conteúdos a serem inseridos nos livros didáticos. Elas 

envolvem modos de pensar, sentir, ensinar e aprender baseados na oralidade, na ancestralidade, no corpo, 

na espiritualidade e na coletividade. Como explica Nilma Lino Gomes: 

“Ao reconhecer os saberes de matriz africana como legítimos, a escola promove a ruptura com o 

silenciamento histórico e permite o exercício da cidadania epistêmica dos sujeitos negros” (Gomes, 2012, 

p. 94). 

Para além da inserção de conteúdos pontuais, a perspectiva afrocentrada propõe uma reestruturação 

da lógica curricular. Isso significa repensar o que se ensina, como se ensina, e quem tem o direito de ser 

reconhecido como produtor de conhecimento. 

A filósofa e ativista norte-americana Bell Hooks enfatiza que o conhecimento deve ser produzido 

em um ambiente de diálogo e escuta, onde as experiências dos sujeitos oprimidos sejam colocadas no centro 

da prática educativa. “Ensinar é um ato de liberdade. A sala de aula deve ser um lugar onde os corpos 

marginalizados sejam ouvidos, respeitados e encorajados a transformar o mundo” (Hooks, 2013, p. 54). 

Boaventura de Sousa Santos, ao discutir a ecologia dos saberes, propõe que se abandonem as 

hierarquias entre saberes científicos e populares, valorizando as formas plurais de conhecimento. Nesse 

sentido, os saberes afro-brasileiros devem ser tratados como científicos, válidos e potentes. A presença 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

desses saberes na escola não apenas enriquece o currículo, mas promove a autoestima, a identidade e o 

pertencimento dos estudantes negros, possibilitando uma aprendizagem mais significativa e libertadora. 

“A escola deve reconhecer os saberes dos terreiros, das rodas, das ruas, dos corpos negros como 

fontes de conhecimento, não como folclore” (Santos, 2015, p. 38). 

 

 8 INTELECTUAIS NEGROS E A CONSTRUÇÃO DE UMA HISTORIOGRAFIA 

AFROCENTRADA 

A historiografia brasileira, por muito tempo, esteve atrelada aos interesses das elites coloniais e 

intelectuais brancas, ignorando ou distorcendo as experiências e contribuições da população negra. Essa 

exclusão, sustentada por um paradigma eurocêntrico, forjou uma visão oficial da história que silenciou as 

vozes negras e apagou sua centralidade na formação do Brasil. Frente a esse processo, surgem intelectuais 

negros que constroem uma historiografia afrocentrada, comprometida com a valorização da memória, da 

resistência e das epistemologias negras. 

Dentre os nomes que desafiaram essa hegemonia, destacam-se Clóvis Moura, que denunciou as 

estruturas de dominação racial; Beatriz Nascimento, que concebeu o quilombo como espaço político e 

epistemológico; Lélia Gonzalez, que introduziu a interseccionalidade no debate racial; e Abdias do 

Nascimento, que formulou o conceito de genocídio do negro brasileiro. 

“A história oficial transforma o negro em objeto passivo da narrativa nacional. A historiografia 

afrocentrada faz o contrário: devolve ao negro a condição de sujeito ativo da história” (Moura, 1988, p. 31). 

Esses pensadores não apenas denunciaram o racismo estrutural presente na produção do 

conhecimento histórico, mas também propuseram novos paradigmas de análise, com base na experiência 

diaspórica, na oralidade, na ancestralidade e na luta coletiva por liberdade. Seus trabalhos influenciaram 

tanto o campo acadêmico quanto os movimentos sociais, servindo como base teórica para ações afirmativas 

e políticas públicas de igualdade racial. 

O projeto de uma historiografia afrocentrada não busca simplesmente “incluir o negro na história”, 

mas reconstruir a própria lógica da escrita histórica, que tradicionalmente marginalizou sujeitos negros. 

Isso significa desconstruir as hierarquias de saber e desafiar a noção de neutralidade do conhecimento 

histórico. 

“Não queremos um lugar na história dos outros. Queremos escrever nossa própria história, com 

nossos próprios olhos, com nossas próprias palavras” (Nascimento, 1985, p. 76). Por meio da produção 

acadêmica, da militância, da arte e da oralidade, os intelectuais negros têm resgatado memórias 

invisibilizadas, construído novos marcos interpretativos e contribuído para uma educação histórica plural, 

crítica e antirracista. 

 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

9 A LUTA POR DIREITOS E A FORMAÇÃO DA IDENTIDADE NEGRA 

A construção da identidade negra no Brasil é o resultado de um longo e complexo processo histórico 

de resistência coletiva. Desde os primeiros séculos da colonização, homens e mulheres negras enfrentaram 

as diversas formas de desumanização impostas pelo regime escravista e, posteriormente, pelo racismo 

institucional que se consolidou após a abolição formal da escravidão. A luta por direitos civis, políticos, 

sociais e culturais foi, e continua sendo, o alicerce para a formação de uma identidade coletiva pautada na 

ancestralidade, no pertencimento e na dignidade. 

Após a abolição da escravidão, em 1888, o Estado brasileiro falhou em garantir à população negra 

acesso à terra, à educação e ao trabalho digno. O ideário da democracia racial passou a ocupar o imaginário 

nacional, mascarando a realidade de exclusão e violência cotidiana vivida pela população afrodescendente. 

Nesse contexto, a luta negra passou a incluir o direito à memória, à representação e ao reconhecimento 

enquanto sujeito histórico. 

Intelectuais como Sueli Carneiro, Lélia Gonzalez e Abdias do Nascimento foram fundamentais para 

problematizar a exclusão estrutural da população negra e propor a valorização da identidade negra como 

instrumento político. 

 

A identidade negra não é apenas uma afirmação étnico-racial. Ela é, sobretudo, um projeto político 

de enfrentamento à colonialidade do poder e à tentativa de dissolução da memória afro-brasileira. 

Assumir-se negro é romper com o pacto do silêncio, é rejeitar o lugar subalterno que nos foi imposto 

historicamente. (Carneiro, 2005, p. 58) 

 

O Movimento Negro Unificado (MNU), fundado em 1978, marca um ponto de inflexão na luta 

antirracista moderna no Brasil. O MNU articulou a crítica ao racismo com a necessidade de políticas 

públicas específicas para a população negra, além de valorizar os símbolos da resistência negra, como 

Zumbi dos Palmares, e denunciar o genocídio da juventude negra. 

A partir da década de 2000, com a criação da Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade 

Racial (SEPPIR) e a implantação de ações afirmativas no ensino superior, a luta por direitos passou a 

incorporar também o campo institucional. A identidade negra, nesse processo, foi resignificada não apenas 

como marca de pertencimento, mas como estratégia de reivindicação de direitos e de reconfiguração do 

espaço público. 

 

A identidade negra é uma arma contra o racismo simbólico. Ela atua como escudo de proteção diante 

das violências cotidianas e como ferramenta de mobilização para a conquista de espaço social e 

político. Ela é luta, memória e projeto de futuro. (Gonzalez, 1982, p. 64) 

 

 A identidade negra se constitui, assim, a partir da intersecção entre a memória da dor e a celebração 

da resistência. O orgulho racial, o reconhecimento das raízes africanas e a solidariedade entre sujeitos 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

racializados tornaram-se pilares de um movimento que busca reescrever a história brasileira desde as 

margens. 

 

10 O PAPEL DA ESCOLA NA VALORIZAÇÃO DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA 

A escola, enquanto espaço de formação subjetiva e social, é chamada a desempenhar um papel 

central na promoção da equidade racial e na valorização da cultura afro-brasileira. Ao longo da história, no 

entanto, a instituição escolar frequentemente operou como instrumento de negação da diferença, 

reproduzindo padrões eurocêntricos, discursos racistas e apagamento das contribuições negras na 

construção do país. 

A promulgação da Lei nº 10.639/2003 e das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais representou uma tentativa concreta de romper com esse ciclo de exclusão. 

Contudo, a efetividade dessas normativas ainda depende da vontade política, da formação crítica dos 

profissionais da educação e da construção coletiva de práticas pedagógicas transformadoras. 

 

A escola brasileira tem a possibilidade de se tornar um espaço de libertação ou de perpetuação da 

exclusão racial. Ao optar por uma postura antirracista, ela precisa rever não apenas seu conteúdo, 

mas também suas metodologias, seus símbolos e seus discursos. (Gomes, 2003, p. 71) 

 

A valorização da cultura afro-brasileira exige que a escola vá além das datas comemorativas. É 

necessário que os currículos, os projetos pedagógicos, os materiais didáticos e a prática docente estejam 

comprometidos com a valorização da diversidade racial. Isso implica tratar as culturas africanas e afro-

brasileiras não como objetos exóticos ou folclóricos, mas como componentes centrais da formação do 

Brasil. 

Algumas estratégias se destacam nesse processo: 

• Inserção de autores e pensadores negros nos conteúdos programáticos; 

• Inclusão de produções artísticas afro-brasileiras nas aulas de artes e literatura; 

• Discussão crítica das religiões de matriz africana, rompendo com estigmas e preconceitos; 

• Estímulo à pesquisa escolar sobre a história local da população negra; 

• Formação de professores com enfoque antirracista, decolonial e interseccional. 

A construção de uma escola verdadeiramente comprometida com a valorização da cultura afro-

brasileira exige rupturas estruturais: com o racismo institucional, com a homogeneização cultural e com a 

ideia de neutralidade pedagógica. A valorização da diversidade étnico-racial é um direito previsto em lei, 

mas também uma exigência ética diante das desigualdades persistentes no país. 

 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

Mais do que ensinar conteúdos sobre negros, é preciso ensinar a partir de uma perspectiva negra. A 

pedagogia antirracista deve construir-se desde os saberes dos sujeitos racializados, reconhecendo-

os como fontes legítimas de conhecimento e cidadania. (Carneiro, 2005, p. 92) 

 

“O desafio está lançado: construir uma escola que reconheça a contribuição dos povos negros não 

como complemento, mas como fundação do que somos enquanto nação. Isso não é apenas um dever 

pedagógico, mas um ato de justiça histórica.” (Silva, 2011, p. 109) 

 

11 PERSPECTIVAS DECOLONIAIS E O ENSINO DE HISTÓRIA 

O ensino de História no Brasil, desde sua institucionalização, esteve profundamente atrelado a um 

projeto de identidade nacional marcado pelo eurocentrismo, pelo apagamento das narrativas subalternas e 

pela negação da diversidade étnico-racial. Nesse contexto, as perspectivas decoloniais emergem como um 

movimento epistemológico e político que propõe romper com os paradigmas coloniais do conhecimento, 

questionando não apenas os conteúdos ensinados, mas também as estruturas de poder que legitimam 

determinados saberes em detrimento de outros. 

De acordo com Aníbal Quijano, o colonialismo não terminou com a independência política das 

colônias. Ele se reconfigurou por meio do que chamou de “colonialidade do poder”, expressão que designa 

a permanência das hierarquias raciais e culturais estabelecidas durante a colonização, agora travestidas sob 

formas modernas, burocráticas e aparentemente neutras. No campo da educação, essa colonialidade se 

manifesta na persistência de currículos centrados em narrativas brancas, ocidentais e cristãs. 

 

Descolonizar o conhecimento não significa apenas incluir vozes outrora silenciadas. Significa, 

sobretudo, desestabilizar as hierarquias epistemológicas que sustentam a supremacia de uma 

narrativa oficial. A perspectiva decolonial propõe a escuta ativa das margens, dos saberes orais, dos 

corpos racializados e da ancestralidade enquanto fontes legítimas de conhecimento. (Quijano, 2000, 

p. 25) 

 

Aplicadas ao ensino de História, as abordagens decoloniais propõem repensar as fontes utilizadas, 

os sujeitos históricos abordados, os métodos de ensino e os objetivos formativos. Isso implica, por exemplo, 

não tratar a história do Brasil como uma trajetória “natural” rumo ao progresso, mas sim como um campo 

de disputas entre projetos de dominação e resistência, entre vozes hegemônicas e contra-narrativas. 

Além disso, as pedagogias decoloniais convocam os docentes a adotarem uma postura crítica diante 

dos próprios materiais didáticos, que frequentemente reforçam estereótipos ou naturalizam a história sob 

uma ótica ocidental. A escolha de fontes africanas, quilombolas, indígenas, bem como a valorização da 

oralidade como categoria historiográfica, fazem parte dessa ruptura metodológica. 

 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

O eurocentrismo transforma o mundo em periferia do Ocidente. A história ensinada nos moldes 

coloniais não apenas silencia os outros saberes, mas os classifica como irracionais, míticos ou 

atrasados. O ensino de História precisa resistir a essa lógica excludente. (Dussel, 2005, p. 41) 

 

Outro aspecto essencial na abordagem decolonial é a crítica à temporalidade linear, progressiva e 

universal. A história negra e indígena muitas vezes se organiza em outras estruturas temporais ligadas à 

ancestralidade, ao ciclo da terra, à memória viva que desafiam o modelo cronológico tradicional imposto 

pela historiografia europeia. Nesse sentido, uma prática decolonial não se limita ao conteúdo, mas exige 

uma nova ética do ensinar, baseada no diálogo, na horizontalidade e no respeito à pluralidade dos tempos e 

territórios do saber. 

A inclusão de epistemologias negras e indígenas no currículo é também uma resposta à colonialidade 

do saber, conceito cunhado por Boaventura de Sousa Santos para designar o processo pelo qual os 

conhecimentos dos povos oprimidos são sistematicamente deslegitimados em nome da ciência moderna. 

 

A ecologia dos saberes, tal como proposta, exige o reconhecimento de que nenhum conhecimento é 

completo por si só. O ensino de História deve integrar os saberes populares, africanos, indígenas, 

urbanos e religiosos, sem hierarquizá-los. (Santos, 2007, p. 13) 

 

Por fim, ensinar a partir de uma perspectiva decolonial é também promover a justiça cognitiva. É 

formar sujeitos que conheçam a diversidade das experiências humanas, que reconheçam os mecanismos de 

exclusão e que estejam comprometidos com a transformação social. Isso só é possível quando a sala de aula 

se torna espaço de confronto, de escuta ativa e de produção coletiva de sentidos históricos, onde o negro 

não é apenas o tema da aula, mas o sujeito da história. 

 

12 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

A História Afro-Brasileira é muito mais do que um conteúdo curricular ou uma exigência legal: ela 

é um eixo estruturante para a compreensão crítica da formação social, cultural e política do Brasil. 

Reconhecer a centralidade do povo negro na constituição da identidade nacional é, antes de tudo, um ato 

de justiça histórica e epistêmica. A exclusão sistemática das experiências, memórias, culturas e resistências 

negras dos currículos escolares revela o quanto a educação formal ainda está impregnada por práticas 

coloniais e racistas. 

Neste artigo, buscamos demonstrar que a História Afro-Brasileira exige uma abordagem que vá 

além da inserção de tópicos pontuais ou da realização de atividades comemorativas. Ela demanda um 

reposicionamento ético, político e pedagógico por parte dos profissionais da educação, das instituições de 

ensino e das políticas públicas. O desafio é promover um ensino de História que confronte o racismo 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

estrutural, que reconheça a pluralidade de sujeitos históricos e que contribua para a construção de uma 

sociedade verdadeiramente democrática. 

 

Uma educação comprometida com a dignidade humana não pode se furtar ao enfrentamento do 

racismo. O ensino de História precisa ser instrumento de luta e transformação, e não de reprodução 

da opressão. Os sujeitos negros têm direito à memória, à visibilidade e ao protagonismo. (Gomes, 

2012, p. 118) 

 

A valorização das epistemologias negras, dos saberes ancestrais, das narrativas quilombolas, da 

literatura negra, da arte e da espiritualidade de matriz africana é um passo necessário para a reparação 

simbólica de séculos de silenciamento e apagamento. A pedagogia que se propõe antirracista precisa 

construir pontes com os territórios, com as comunidades, com as vivências e com os saberes locais. Isso 

significa também compreender que a escola é espaço de disputa e de resistência. 

A Lei 10.639/2003, apesar de sua potência transformadora, só será efetiva quando for assumida 

como um compromisso político das redes de ensino. Ainda há um longo caminho a ser trilhado, 

especialmente no que se refere à formação inicial e continuada de professores, à produção de materiais 

didáticos e ao apoio às práticas pedagógicas comprometidas com a equidade racial. Sem investimento, 

monitoramento e envolvimento da gestão educacional, a lei corre o risco de permanecer no plano da 

intenção. 

“Não há neutralidade na omissão. Quando a escola silencia sobre a história negra, ela se alinha com 

a lógica do racismo estrutural. Por isso, a omissão também é uma escolha política.” (Carneiro, 2005, p. 109) 

Superar o mito da democracia racial, romper com o eurocentrismo curricular e construir uma escola 

plural e antirracista são tarefas inadiáveis. A História Afro-Brasileira oferece uma chave poderosa para essa 

transformação, pois ela não apenas revela os mecanismos de opressão, mas também os caminhos de 

resistência, criatividade, solidariedade e reconstrução identitária que marcaram a trajetória da população 

negra no Brasil. 

A construção de uma escola antirracista não é tarefa apenas dos professores de História, mas de toda 

a comunidade escolar. Envolve repensar a gestão, os ambientes, as relações, os símbolos, os projetos 

pedagógicos e os conteúdos de todas as áreas do saber. É um processo que exige coragem, formação, 

compromisso ético e disposição para aprender com o outro. “O ensino de História deve deixar de ser uma 

narrativa sobre os vencedores para se tornar um espaço de reconhecimento dos vencidos. Só assim 

poderemos educar para a liberdade, a justiça e a memória.” (Hooks, 2013, p. 61) 

Em tempos de negação da ciência, de avanço da intolerância e de apagamento da diversidade, torna-

se urgente defender o ensino de História como prática de liberdade. Nesse cenário, a História Afro-



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

Brasileira se apresenta como ferramenta fundamental para recontar o Brasil a partir de outras vozes, outras 

lentes e outras possibilidades. 

 

  



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2018. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais. Brasília: MEC/SECAD, 2004. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Diversidade étnico-racial na escola: práticas pedagógicas. Brasília: 

MEC/SECADI, 2013. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a LDB para incluir a 

obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Afro-Brasileira. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 

jan. 2003. 

 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 2005. 

 

DUSSEL, Enrique. Ética da libertação na idade da globalização e da exclusão. Petrópolis: Vozes, 2005. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação para a diversidade: equidade, diferença e identidade. Brasília: 

MEC/SECAD, 2008. 

 

GOMES, Nilma Lino. Políticas de promoção da igualdade racial na educação brasileira: avanços e limites. 

In: GOMES, N. L. (Org.). Educação para as relações étnico-raciais: marco legal e perspectivas 

pedagógicas. Brasília: MEC/SECAD, 2012. p. 101-122. 

 

GONZALEZ, Lélia. Lugar de negro. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. 

 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: WMF Martins 

Fontes, 2013. 

 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N-1 Edições, 2016. 

 

MOURA, Clóvis. Dicionário da escravidão negra no Brasil. São Paulo: EdUNESP, 1988. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. São 

Paulo: Perspectiva, 2016. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Edgardo 

(Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: CLACSO, 2000. p. 117-

142. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da experiência. São 

Paulo: Cortez, 2007. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A difícil democracia: reinventar as esquerdas. São Paulo: Boitempo, 

2021. 

 

SILVA, Petronilha B. G. Educação das relações étnico-raciais: desafio para a escola republicana. In: 

SILVA, Petronilha B. G. (Org.). Educação e relações raciais: apostando na participação da comunidade 

negra. Brasília: MEC, 2011. p. 97-112. 



 
 

 

Estudos em Ciências Humanas e Sociais 
HISTÓRIA AFRO-BRASILEIRA: ANCESTRALIDADE, RESISTÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO NAS TRAMAS DO PASSADO E PRESENTE 

WALSH, Catherine. Interculturalidade e decolonialidade: contribuições para a reconfiguração curricular. 

In: CANDAU, Vera Maria (Org.). Didática, currículo e cultura. Rio de Janeiro: DP&A, 2010. p. 83-98. 

 

 


