2urum s

Revista Multidisciplinar

O RISO FESTIVO: A CULTURA COMICA POPULAR NA PERSPECTIVA DE MIKHAIL
BAKHTIN

FESTIVE LAUGHTER: POPULAR COMIC CULTURE FROM THE PERSPECTIVE OF
MIKHAIL BAKHTIN

d. https://doi.org/10.63330/armv2n1-001

Submetido em: 12/01/2026 e Publicado em: 15/01/2026

Elma Nascimento de Souza

Doutora em Sociedade e Cultura na Amazonia — UFAM; vencedora do Prémio Mario Ypiranga Monteiro,
na categoria folclore e culturas tradicionais dos Prémios Literarios da Cidade de Manaus 2014, com a
obra “Na batida do cajado:” As Pastorinhas de Manaus

E-mail: elmaturismo@yahoo.com.br

LATTES: http://lattes.cnpq.br/8520991708512160

Sérvulo Nilson Mendes Miranda

Pos-graduado em Tecnologias Educacionais para Docéncia em Educagdo Profissional e Tecnoldgica —
UEA

E-mail: servulonilson@hotmail.com

LATTES: http://lattes.cnpq.br/3398209722189731

Raquel Martins da Silva
Pedagoga, pos-graduada em Orientacdo Educacional pela Faculdade Cerrado - DF
E-mail: raquel martins.dasilva@hotmail.com
LATTES: http://lattes.cnpq.br/7544482295526980

RESUMO
Para Peter Burke (1989), discutir festas é necessariamente discutir rituais. Os estudiosos que j& percorreram
esse tema afirmam que as festividades, juntamente com os seus ritos desempenham fungdes sociais
necessarias para a sociedade. O apice da festa ¢ quando seus rituais sdo colocados em pratica. Ao citar
Victor Turner, Burke (1989) diz que o riso festivo proporciona uma experiéncia de éxtase. Nessa

perspectiva, tomamos como principal referéncia o pensador russo Mikhail Bakhtin ao relatar a historia do

riso na cultura comica popular na Idade Média, e 0o momento cdmico no apogeu das festas amazonicas.

Palavras-chave: Riso; Festa; Cultura Comica.

ABSTRACT
According to Peter Burke (1989), studying festivals is all about studying rituals. Cplay essential social
functions within society. The peak of a festival occurs when its rituals are put into practice. Citing Victor

Turner, Burke (1989) states that festive laughter provides an experience of ecstasy. From this perspective,

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026



https://doi.org/10.63330/armv2n1-001

we take as our main reference the Russian thinker Mikhail Bakhtin, particularly in his account of the history
of laughter in the popular comic culture of the Middle Ages and of the comic moment as the high point of

Amazonian festivals.

Keywords: Laughter; Festival; Comic Culture.

1 INTRODUCAO
1.1 METODOLOGIA

O presente trabalho consiste em pesquisas de carater descritivas, exploratorias e qualitativas, as
quais, de acordo com Mirian Goldenberg (2007), utilizam métodos que buscam entender fendmenos em
profundidade, explorando experiéncias, significados e contextos, focando na riqueza do "porqué" e
"como". O tema da cultura comica, em especial nas festas populares, ainda € pouco conhecido, mostrando
sua importancia para explorar e gerar novos conhecimentos sobre tematicas festivas. Dessa forma,
utilizamos pesquisas bibliograficas e documentais sobre a trajetoria historica do riso e humor festivos,
apresentando uma discussdo da compilagdo de textos sobre a cultura cdmica popular na Idade Média nos

estudos de Bakhtin, e seus resquicios nas festas populares da atualidade.

2 RISO FESTIVO

“O tempo brinca e ri’”.
Mikhail Bakhtin

O cOmico e o riso sdo expressdes unicamente humanas. Sao considerados como valvula de escape
na medida em que o homem, no momento da risada, consegue esquecer tudo que o aflige. Além de fazer
com que o causador do riso exerca certa atracdo no outro — haja vista ser este uma das maiores ferramentas
masculinas na tentativa da conquista feminina — o riso e o cdmico, ainda, possuem poder curativo ou
amenizador de doencas fisico-emocionais (Bakhtin, 2002, p. 58), podem ser utilizados como porta-voz da
verdade, também aproxima as pessoas, ao contrario do tom sério que intimida e restringe. Ao retratar a
histéria do riso, especificamente em relagdo a cultura comica popular da Idade Média, o grande pensador
russo Mikhail Bakhtin (2002) explica que a seriedade dominava o homem medieval e esta, essencialmente,
era consequéncia de um forte medo do poder divino. Um medo que acorrentava e oprimia. O riso era
proibido até mesmo na etiqueta social e, principalmente, nos géneros de classes sociais elevadas. Mas o tom
sério vinha, sobretudo, da ideologia de que o riso, o comico e o alegre eram caracterizados como pecados.
Bakhtin (2002) afirma que o cristianismo no periodo medieval condenava o riso e incentivava a renlincia

de prazeres terrenos, inclusive da alegria e do riso, pois, segundo os cristdos primitivos, Cristo nunca teria

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




rido:

[...] Nosso Senhor Jesus Cristo chorou e ndo riu. Neste ponto, como em todos os outros, Ele deu o
exemplo que, nesse vale de lagrimas, ndo se deve rir pelas alegrias efémeras que se desvanecem
como fumaga, mas que ¢ preciso chorar pela perda da heranca da nossa Patria Celeste, da qual nos
encontramos por muito tempo exilados. (Jonas Orleds — Século IX apud Macedo, 2000, p. 51)

De fato, nos textos sagrados ndo existe men¢ao de que Jesus riu. Alids, menciona- se que Ele chorou
(Jodo, 11: 35). E Seu Pai, que na crenca crista ¢ Deus, ¢ mencionado rindo uma Unica vez, mas somente
para zombar de seus inimigos (Salmos, 2: 4). Dessa forma, os clérigos propagavam que o comico € o riso
ndo provinham de Deus e eram manifestacdes do diabo. “O cristdo devia conservar uma seriedade
constante, arrependimento e a dor em expiagao dos seus pecados” (Bakhtin, 2002, p. 63). Foi a festa que
sancionou o riso e libertou o homem medieval das correntes do terror divino e trouxe a existéncia os ritos
comicos e festivos, inclusive para dentro da igreja (Op. cit, p. 68).

A igreja passou a tolerar a alegria pela necessidade de legalizar o comico que circulava em torno
da igreja. E, nas festas, ainda com resquicios das tradi¢des das saturnais romanas, o riso popular se
mostrava com tamanha for¢a que seu encanto penetrou, mesmo dissimulado, nas liturgias catolicas de
batismos, casamentos e varias outras cerimonias. Como a cultura popular era muito forte, a cultura oficial
religiosa nela se inseriu com o intuito de se propagar entre o povo. Tanto que, segundo Bakhtin, (2002), a
Igreja fazia coincidir as festas cristds com as festividades pagas locais que tinham relagdo com o comico
e o riso a fim de cristianiza-las. E conseguiram, de forma monumental, adaptacdes classicas como a
transformagdo de uma festa pagd de Solsticio do Inverno para Natal e uma festa de Solsticio de Verdo
para o nascimento de Sdo Jodo Batista (Burke, 1989, Macedo, 2000). Bakhtin (1970) salienta que,
inicialmente, as festas oficiais da Igreja na Idade Média ndo eram baseadas sobre o principio do riso, muito
pelo contrario, o principio do comico lhes era estranho, mas precisou ser tolerado e posteriormente
legalizado por causa das festas populares. Desse modo, a cultura comica popular perpetuou-se por causa
das festas que levou para dentro da igreja resquicios de festividades pagas, tanto que muitos rituais
carnavalescos floresceram no seio da Igreja. Resumidamente, vejamos como Bakhtin (1970) traca a

mudanca do sério para o riso nas festas da igreja:

[...] as festas oficiais da igreja na Idade Média [...] ndo arrancavam o povo a ordem existente, nao
recriavam essa segunda vida do povo baseada sobre o principio do riso [...] confirmava a
estabilidade, a imutabilidade, a perenidade das regras que regiam o mundo: hierarquia, valores,
normas e tabus religiosos, politicos, politicos e morais. A festa era o triunfo da verdade irrefutavel,
vitoriosa, dominante, imitavel, indiscutivel. [...]. Eram de uma seriedade sem falhas, o principio
do comico lhes era estranho, mas precisou tolerar e até legalizar o riso popular extraoficial [...].
Temos assim que em todas as festas religiosas oficiais da Idade Média, o riso acabou tendo certo
papel, organizando o lado ptblico e popular da festa. (Bakhtin, 1970, p. 177)

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




Se o riso tinha lugar garantido nas festas oficiais da igreja, estava muito mais presente nas festas
populares, como na festa dos loucos — grande festejo de algumas regides da Europa, na qual os festeiros
eram sobretudo estudantes e universitarios — vivenciava-se uma das expressoes mais claras e mais puras
do riso festivo, segundo Bakhtin, e também a festa do asno, que pode lembrar a festa das Pastorinhas, pois
retratava a fuga dos pais terrenos de Jesus para o Egito, quando o rei Herodes planejava matar as criangas
daquela regido, entretanto, o protagonista da celebragdo era o asno e seu rugido.

A festa do asno era celebrada juntamente com a missa, também denominada missa do asno, na qual
os eclesiasticos imitavam o Hin-Han! — rugido do animal, e no fim da cerimdnia o padre abengoava os
fiéis, zurrando trés vezes, proporcionando muitos risos na congregagao, que respondia também zurrando
outras trés. Posteriormente, os fiéis se dirigiam para fora do recinto sagrado e seguiam pelas ruas com
preces blasfematodrias e hinos parddicos em latim que eram acompanhados por estribilhos licenciosos e
zurros simulando o rugido do asno. O zurro da multiddo vinha com dangas e chacotas proferidas pelos
beberrdes do cortejo comandados por um lider, denominado o ‘bispo dos loucos’ (Macedo, 2000, Bakhtin,
2002). Nessa festividade o riso era essencial e dava sentido a festa. A festa do asno retratava a fuga da
Sagrada Familia para o Egito, montada em um asno em busca de refagio, por isso, exaltava-se o asno, que
também foi protagonista na entrada triunfal de Jesus em Jerusalém, horas antes de Sua morte. Sobre o
asno, Jesus fora reconhecido como o Filho de Deus (Mateus, 21:1-11), dai o riso obrigatério da festa que
celebrava momentos importantes da vida de Cristo. O animal era ornamentado com mitra e baculo e era
introduzido dentro da igreja, montado por uma mulher que representava a Virgem Maria. No auge da festa
ja se misturava o sagrado com o profano, posto que a empolgacdo era tanta que louvavam o asno com
praticas costumeiras de cunho pagdo comemoradas nas calendas de janeiro.

Sao nas festas que o riso mais se manifesta, tendo uma harmonia perfeita entre ambos. Para
Georges Minois (2003) € o riso que impulsiona a festa. E, contrariando ideologias fanaticas religiosas de

que a festa € pecado, o autor faz uma interessante relacao entre o riso e a festa com o mundo divino:

[...] as festas tém uma funcdo: reforgar a coesdo social na cidade. Elas asseguram a perpetuagdo da
ordem humana, renovando o contato com o mundo divino; e o simbolo do contato com o mundo
divino ¢ o riso (Minois, 2003, p. 30).

Burke (1989) explica que quando os reformadores protestantes se opuseram a igreja catdlica,
também se colocaram contra algumas festas pelo fato de as considerarem com sobrevivéncias pré-cristas
e com resquicios de paganismo. Dai as festas serem denunciadas como ocasides de pecado, com
propensdes mundanas, especialmente, para os prazeres da carne. Contudo, o idealizador do
Protestantismo, Martinho Lutero, encarava com simpatia as festas populares. De acordo Burke (1989),

Lutero nao era um inimigo do Carnaval, festa mais promiscua de todas as festas populares, segundo a igreja.

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




Dizia ele: ‘Que os meninos tenham seus divertimentos’ (Burke, 1989, p. 242). Assim, percebemos que o
cristianismo primitivo era bem mais tolerante em relagdo as festas do que na atualidade porque, por meio
delas, a Igreja se aproximava das pessoas e as traziam para si.

Nos anos da Reforma, com Lutero a frente, os rituais festivos e o teatro foram postos a servigco dos
protestantes para ridicularizar o papa e seu clero. No Carnaval zombavam do papado e no teatro criavam
pecas satiricas para mostrar de forma comica o poder ditador e mercendrio da igreja catolica. Burke (1989)
cita as pecas O vendedor de indulgéncias que tratava de um papa corrompido pelo poder e A4 drvore da
Escritura que ridicularizava o clero e a ‘supersticdo’, levando a plateia as gargalhadas. Os protestantes
também se utilizavam da festa para declarar abertamente suas divergéncias com o catolicismo. Inclusive,
em suas propostas reformadoras, também continha a realizagdo de uma festa anual para comemorar o
rompimento com Roma (Op. cit: 251).

A cultura popular protestante tinha como ferramenta a satira para denunciar o poder papal sobre a
sociedade e por meio do comico arrebatou muitos adeptos. Em contrapartida, os catolicos, também com
rituais festivos, como o Carnaval tentava convencer o povo de que os protestantes estavam errados. Dessa
forma, a briga burlesca de ambos, trouxe mudangas importantes para as devogdes catolicas. Segundo
Burke (1989), a fim de se tornar mais proximo da populacido, a igreja passou a mostrar os santos de uma
maneira mais humana: Santa Maria Madalena se tornou mais importante do que fora antes da Contra-
Reforma e Sao José, o marido da mae de Jesus, foi transformado em uma figura comica como o santo
cornudo. Mas, posteriormente, o clero parece que se arrependeu e passou a persuadir os fiéis a leva-lo
mais a sério, fundando irmandades consagradas a ele e a substituir a dupla Virgem-e-Filho por cenas da
Sagrada Familia, onde ele estava incluido (Op. cit: 254-255).

O riso exercia um papel importantissimo no costume das festividades, tanto religiosas quanto
pagds, mas as liturgias burlescas eram realizadas com mais frequéncia pelo baixo clero. Nas
comemoracdes da igreja os padres e a congregacao dangavam, cantavam, saltavam cambalhotas, comiam,
bebiam, faziam parddia com os hinos litirgicos, jogavam dados e outros jogos de azar (Macedo, 2000).
Também nos folguedos de rua, nas festas publicas e domésticas, principalmente nos banquetes, o riso era
imprescindivel. Para Bakhtin (2002), o comico popular representava mais que um divertimento coletivo,
mas a esperanca do povo num futuro melhor, com igualdade, liberdade e um regime social e econdmico
mais justo: “A face risonha popular olhava para o futuro e ria-se (...) do passado e do presente” (Bakhtin,
2002, p. 70). A énfase do riso popular festivo era sempre colocada sobre o futuro.

Bakhtin (2002) diz ainda, que o folclore local era o que alimentava as imagens e o ritual do aspecto
comico e popular da festa. Isso pode explicar as razdes da participagdo do casal de galegos na festa das
Pastoras que vao adorar o Menino Jesus. Burke (1989) nos da pista que partir do século X VI as Pastorinhas

comecaram a ter ares de festa folclorica, quando o autor afirma que no enredo das pecas natalinas

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




espanholas, havia o pastor preguigoso e o casal de recém-casados que brigava o tempo todo, levando-nos
a relaciona-los aos portugueses Manoel e Maria, personagens comicas das Pastorinhas. Ainda na
atualidade, de maneira bem folclorica, o casal mostra, de forma geral, a relacio homem-mulher, as
dificuldades que ambos possuem de se entenderem um com ooutro. Manoel reclama que a mulher fala
demais, tornando-se chata: “Sai-te daqui Marica, deixa de ser aborrecida e impertinente”. Também Manoel
denuncia o machismo que povoa o folclore local quando ele, por ndo ter o que ofertar ao Deus-Menino,

oferece sua mulher por achar que ela ndo realizava os servigos domésticos:

Jesus, meu Deus-Menino
Nao tenho nada a oferecer
Oferego minha mulher

Que me da tanto o que fazer.
Em casa ndo faz nada

Nem sequer lavar panelas

A ndo ser tratar dos ovos

De uma galinha amarela.
Aqui esta ela, preguigosa

E desde ja pode ficar com ela.

Ja Maria, sensivel e chorosa, reclama da inconstancia do homem amado e quer terminar a relagao,
sem que na realidade seja esse o seu desejo, exatamente como circunda o imagindrio folclorico-feminino:
“meu amor se encerra em tua alma inconstante. Para mim ha muito tempo o nosso amor se acabou.” E
quando Manoel pede um beijo de Maria e ela finge ndo querer dar, também remete ao folclore de que a
mulher ao dizer ndo, na verdade, esta querendo dizer sim, apenas gostaria de ser adulada:

Manoel fala:

Maria, minha Maria

Me da um beijo dos teus.
Em troca eu te darei

Um beijo dos labios meus.

Maria responde:

Tédo bem que tu me queiras
Agora sou eu que ja ndo quer.

Mas Manoel, sem compreender a mulher, desfere: “Ninguém confia em palavra de mulher”,
conforme o modelo folclorico de que mulher ndo € muito confidvel. O casal de galegos ¢ muito famoso

na apresentacdo das Pastorinhas de Parintins, sendo este um dos personagens mais queridos pelo publico:

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




Figura 1: O casal de galegos Maneles e Marica. Apresentacdo das Pastorinhas de Parintins

Fonte: NOGUEIRA, Wilson

E interessante observar que no folclore local essa concepgdo de mulher ndo confiavel ¢ utilizada
na parte comica das festas populares para que o publico se identifique, ja que isso seria a ideia vigente e,
consequentemente, rir tanto.

Quando trata da historia do riso, Bakhtin (2002) destaca que os festeiros recorriam também a
parddia para alegrar o povo, € nem o sagrado escapava do escarnio do riso festivo. E quem muito
contribuiu para o costume de se parodiar o sagrado foram as recreacdes escolares e universitarias, que
coincidiam habitualmente com as festas e gozavam de todos os privilégios que essas estabeleceram pela
tradi¢do: risos, brincadeiras e etc.

Durante as recriacdes, diz Bakhtin, os jovens repousavam dos regulamentos opressivos dos lugares
que frequentavam e ainda faziam desses o alvo preferido para a parodia jocosa e degradante. Nada e
ninguém era poupado. Nem Addo, nem os santos, nem Cristo e, principalmente, todas as formas de
comportamento sério em relacdo ao mundo. Era o0 momento da libertagdo e eles libertavam-se, antes de
mais nada, dos pesados entraves da piedade e da seriedade (‘da incessante fermentacdo da piedade e do
temor divino’) e também do jugo das categorias lugubres: ‘o eterno’, ‘o imutavel’, ‘o absoluto”. Opunham
aelas o aspecto comico, alegre e livre, do mundo inacabado e aberto, dominado pela alegria das alternancias
e da renovagdo. (Bakhtin, 2002, p. 72)

Em tudo que era sério procurava-se encontrar algo que pudesse ser transformado em ares comicos.
Os ritos sagrados, os nomes dos santos que lembravam algo engracado, que permitiam trocadilhos,
especialmente eroticos, eram um prato cheio para o riso festivo. Quem era devoto de Santa Maria, também
era devoto da Santa Mamica, e a relacionavam como uma santa amante. Ao que parece, tudo que estava
relacionado a igreja satisfazia mais as manifestagdes da cultura comica medieval, inclusive nos dramas
religiosos, o riso ndo estava menos presente.

Em seu trabalho sobre riso, cultura e sociedade na Idade Média, Jos¢ Rivair Macedo (2000) trata
sobre o comico hagiografico, como dito acima, um dos preferidos do riso popular. O autor descreve como

os autores desse tipo de comédia criavam castigos engragados para os que blasfemavam ou desacreditavam

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




em Deus e nos santos, e estorias hilarias sobre esses, como as que se seguem: Sao Jodo repreendendo
pecadoras que choravam em seu timulo, pois as lagrimas inundavam a sepultura de tal modo que o
incomodavam; a mulher adtltera de Sao Gandolfo, que tendo duvidado dos poderes do santo, perdeu o
controle sobre o proprio corpo, passando a expelir ruidos e odores todos os anos, na data e hora da morte
do marido; um governador romano que desejou prender a santa Anastacia num quarto para violenta-la,
mas erra o alvo por causa da escuriddo e assim acaba por acariciar e beijar potes e caldeirdes, saindo do
comodo todo sujo e manchado, é confundido com o diabo e leva uma memoravel surra (Op. cit: 215).

Quem também era castigado por causa de alguma transgressao tornava-se “vitima” do Charivari.
Macedo (2000) explica que o Charivari era uma espécie de procissao imbuida de carater satirico e
obsceno, na qual os moradores das aldeias ou cidades manifestavam-se publicamente em relacdo a
determinados comportamentos condenados pela sociedade. No Charivari, os participantes expressavam
sua desaprovagdo diante de algumas formas de relacionamento familiar malvistas pela comunidade:
Viuvos que se casavam com cOnjuges bem mais jovens; mogas que se casavam com forasteiros; noivas
gravidas, prostitutas, mogas solteiras envolvidas com homens casados, esposas ¢ maridos adulteros, como
também homens traidos e os que eram submissos as suas mulheres.

Em geral, os promotores do Charivari impunham taxas para que os escolhidos para o escarnio
coletivo conseguissem se safar. O ndo-pagamento expunha os ‘transgressores’ a zombaria de toda a

localidade. Eram ridicularizados ndo s6 de forma jocosa, como também violenta:

O ritual apresentava-se nas formas de um desfile, cujos participantes apareciam mascarados ou
fantasiados, realizando gestos comicos, insituosos e obscenos, provocando enorme algazarra com
gritos, risos e cantos, batendo em calderdes, cagarolas, guizos, arreios de animais. Era uma
vendetta publica [...] com tragos importantes de manifestagdes ritualizadas de hostilidade coletiva
denunciada pelo riso mordaz e cruel [...] (Macedo, 2000, p. 245)

De acordo com o mesmo autor, os estudos a respeito do Charivari estdao relacionados De acordo
com o mesmo autor, os estudos a respeito do Charivari estdo relacionados a Franga, mas algumas pesquisas
apontam que os rituais ingleses dos séculos XVIII e XIX eram os mais hostis de todos. Pois, os
“escolhidos” eram tirados de suas casas, tendo suas portas e janelas derrubadas e as vitimas eram
arrastadas para serem expostas e ridicularizadas em praga ptblica. Em outros momentos, os organizadores
do Charivari obrigavam os “transgressores” a desfilar nus, montados em um asno, virados para o traseiro
do animal, enquanto eram apalpados ou alvejados pelos demais presentes. J& os maridos traidos eram
enfeitados com galhos e chifres e, algumas vezes, chegavam a ser surrados juntamente com suas esposas
adulteras. E importante destacar que os rituais do Charivari eram promovidos pelos jovens e aprovados
por toda a comunidade local, que além de darem sugestdes para punigdes, se divertiam sem dod. Era o riso

punitivo.

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




Semelhante ao Charivari, a Serragdo da Velha era uma brincadeira muito utilizada pelos jovens no

final da Quaresma. E possivel, segundo Felipe Ferreira (2004), que o nome do festejo — Serragdo venha

99 ¢ 2
1, !

dos gritos de “cerra!”, “cerra!” emitidos pelos comerciantes de Florenga preocupados em fechar as portas
de seus negocios antes que fossem invadidos pelos brincantes. Bastante praticado em Portugal na folia
carnavalesca, a Serrragdo da Velha era uma brincadeira popular em que uma velha era fabricada,
geralmente feita de palha, desenhada de forma codmica, como se fosse uma bruxa, que deveria, literalmente,
ser serrada ao meio, enquanto o povo gritava: “Serra a velha!”, Serra a Velha!”

Segundo Ferreira (2004), a graca da brincadeira consistia no fato de que, sob a ameaca de ser
serrada, a velha decidia distribuir seus bens aos habitantes do lugar. Na verdade, essa heranca deixada
pela velha era uma critica a sociedade local. Pois, os bens deixados poderia ser uma enxada para o homem
considerado o mais pregui¢oso da regido, assim como os cabelos da velha eram herdados por algum anciao
careca casado com uma mulher mais jovem e bonita, 0 que causava um grande constrangimento para o
escolhido, mas gargalhadas para os espectadores. No Brasil, a Malha¢do do Judas ¢ considerado uma
espécie de Charivari brasileiro, diz o autor.

Mas nada superava o riso causado pelo drama da vida corporal que era bem mais utilizado em
todas as esferas comica coletivas. Escritores, bufoes e organizadores de festas sabiam bem utiliza-lo. Os
dramas que certamente garantiam o riso era, segundo Bakhtin (2002), o nascimento, crescimento,
alimentagdo, bebida, as necessidades naturais e principalmente a vida sexual. Esta ultima era mais
empregada como satira nos ritos e espetaculos carnavalescos. Impoténcia sexual, falo pequeno, esposas
frigidas, eram os dramas comicos preferidos. O riso era generalizado, talvez porque se identificavam. Riam
de si mesmos, riam do outro e acima de tudo riam do grande corpo popular da espécie. (Bakhtin, 2002,
p. 76)

A cultura comica da Idade Média, explica Bakhtin, foi atraida pelas festas. Nos rituais
marcadamente festivos ndo faltavam os satiros e bacantes, os vinhos, as flores perfumadas, orgias e
cangdes e, consequentemente, a diversdo, o riso ¢ o jogo (Oliveira, 2006, p. 93) influenciaram
sobremaneira a tradi¢do comica medieval. Com base em Minois (2003), Erico José de Oliveira (2006)
afirma que as festas serviam, sobretudo, para vencer o medo, seja da morte, seja da incognita da existéncia
humana, seja do sistema social e religioso disseminadores do medo. A ancestralidade festiva por meio do
jogo, da festa e do riso exteriorizava os anseios, alegrias e tristezas humanas e contribuiu para que o
homem conseguisse resistir ao dinamismo e ao despotismo. Por um breve periodo de tempo a festa permitia
com que a vida saisse de seus trilhos habituais legalizados e penetrasse no dominio da liberdade. E essa

efémera liberdade intensificava o desejo do homem para que essa se tornasse permanente (Bakhtin, 2002,

Oliveira, 2006). O riso libertou o medievo da violéncia da seriedade e da intimidagdo do medo:

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




O homem medieval sentia no riso, como uma acuidade particular, a vitoria sobre o medo, ndo
somente uma vitoria sobre o ‘terror divino’ € o0 medo que inspiravam as for¢as da natureza, mas
antes de tudo como uma vitoria sobre 0 medo moral que acorrentava, oprimia e obscurecia a
consciéncia do homem [...] (Bakhtin, 2002, p. 78)

Bakhtin (2002) afirma que o riso derrotou o medo. Com a leveza do riso acabou- se 0 medo do
‘inferno’, que “explodiu e converteu-se numa cornucopia”. O autor diz ainda, que o riso que venceu o
medo do mistério, do mundo e do poder, também desvendou a verdade sobre o0 mundo. O cdmico opds-
se a mentira, a adulagdo e a hipocrisia. A for¢a do riso foi tamanha que acabou com o poder vigente, € o
bufao, ator que promove o riso, foi seu porta-voz. Importante observar que o humor ¢ o portador da
verdade, desmascarando a mentira por meio do comico. Portanto, hipocrisia ndo combina com o humor e
o riso. Percebemos assim, a importancia social que tem o humor!

Na Idade Média era o bufao que satirizava as opressdes politico-sociais e religiosas da época.
Nesse periodo, tudo que nao estava de acordo com o Estado e com o sistema escolastico era eliminado,
desconsiderado e até mesmo levado a fogueira a menor suspeita. O riso, ja legalizado, considerado
inofensivo e insignificante (é claro que até certo ponto) ndo apresentava nenhum perigo. Contudo, as
funcdes do riso foram além e tiveram algo de revolucionario.

Tamanha forga teve o riso na historia, que Bakhtin (2002) o coloca ao lado de momentos histéricos
importantes. Ao citar Herzen, quando este afirma que o riso ndo ¢ uma brincadeira, por isso seria
extremamente interessante estudar a historia do riso, Bakhtin questiona porque este ndo cabe em alguns
lugares e momentos: ninguém ri na igreja, no paldcio real, na guerra, diante do chefe, da policia. E mais: os
servos domésticos ndo tém o direito de sorrir na presen¢a do senhor. Se as pessoas inferiores forem
autorizadas a rir diante de seus superiores ou se ndo puderem refrear o riso, pode-se dizer adeus a
hierarquia. Por que s0 os iguais riem entre si?

A verdade ¢ que o riso abriu os olhos para o novo e para o futuro. O riso revelou de maneira nova
o mundo, no seu aspecto mais alegre. E foi uma arma do povo para o escape das opressdes cotidianas,
para a dentincia dessas mesmas opressoes e enfim para a sua libertagao.

Ainda nos contando sobre a vida festiva medieval Bakhtin (2002) relata que nas pragas publicas,
durante as festas, diante de uma mesa abundante, o medievo lancava abaixo o tom sério como se fosse
uma mascara e adquiria a sua propria cara, como se naquele momento ele pudesse ser ele mesmo. Por
meio de brincadeiras, parddias, obscenidades e até grosserias se divertia a valer, permitido somente no
periodo de festa.

Posteriormente, o comico e o riso popular ultrapassam os estreitos limites da festa e penetram em
todas as esferas da vida. E se estabeleceu no Renascimento. Essa nova consciéncia historica mostrou sua

expressao também no riso. Tanto que o século XVI marcou o apogeu do riso, preparado ao longo da Idade

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




Média.

2.1 ATRADICAO DO RISO NA FESTA POPULAR

A tradicao do riso na festa popular acabou inspirando e influenciando obras comicas na literatura,
teatro, panfletos religiosos, folguedos, procissdes e etc. Inclusive nas pragas publicas, o superior € o
inferior, o sagrado e o profano adquiriam direitos iguais e as propagandas das feiras, incluindo as
charlatanices, eram sempre brincalhonas, nas quais o charlatio e o vendedor ambulante gracejavam
consigo mesmos, isto ¢, riam de si mesmos, atraindo a simpatia dos transeuntes. O que o primeiro ensinava
e o que o segundo vendia, provocava o riso de rua. Essas receitas e mercadorias parodicas tiveram grande
influéncia nos livros de Rabelais e, de maneira geral, na literatura comica dos séculos XV e XVI, diz
Bakhtin.

Numa época de sangdes, os charlatoes ficavam livremente nas ruas, nao importando o que vendiam
e afirmavam, desde que fosse de forma comica. O humor era capaz de legalizar tudo. At¢ mesmo os
elementos da linguagem popular, tais como grosserias, obscenidades e palavroes que se infiltraram em
todos os géneros festivos, inclusive, nos dramas religiosos, mas neste ultimo s6 se revelava nos dias de
festa. Ja para a sociedade, vivia-se, em larga medida, o riso qualquer que fosse 0 momento do ano. Desta
maneira, procuravam desculpas para a festa, que incluia a bebedeira e a bufonaria, argumentando que
posteriormente retornariam com duplicado zelo ao servigo do Senhor.

O riso florescia em diversos momentos do cotidiano e principalmente em datas especiais. Na
Franca onde a tradi¢do natalina se confirmou, tinha-se o costume do Riso de Natal, resquicio das festas
pagas saturnais romanas, € o Riso Pascal, chamado na Idade Média de Risus Paschalis, que se referia a
uma liturgia comica no domingo de Pascoa, dia do renascimento de Cristo, considerado, assim, um dia de
felicidade para os cristdos. Na missa do Riso Pascoal, o padre contava historias engracadas e fazia
brincadeiras para que os féis, que respeitaram o periodo da Quaresma, pudessem se divertir “apds um longo
jejum e uma longa abstinéncia, (...) e esse riso era um renascimento feliz”. (Bakhtin, 2002, p. 68).

Essas solenidades em que se comemoravam os pilares do cristianismo — Sua morte e ressurreicao
eram motivos de regozijo para os cristdos que comemoravam esses acontecimentos com encenagdes que
levavam ao riso festivo. A partir de textos escritos em latim, destinados as dramatizagdes da Pascoa e do
Natal, ¢ possivel afirmar que as primeiras manifestacdes cénicas provém de dramas litlirgicos medievais
entre os séculos X e XII, que ja se mostravam profissionais, com atores personificando anjos, a Virgem
Maria e outros, vestimentas apropriadas, musicas e textos comicos que provocavam o riso da congregacao
(Macedo, 2000). De acordo com o mesmo autor, o teatro desempenhou um papel de tdo importante
passatempo aos medievos que passou a ser patrocinado por familias influentes, autoridades laicas e

eclesiasticas e, especialmente, por organizagdes profissionais, por se tornar o principal recurso de lazer e

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




diversdao nos meios urbanos em que se desenvolveu.

O teatro era um dos maiores meios para o riso. De acordo com Ferreira (2004), antes de fazer
sucesso nos bailes carnavalescos, o trio formado por Arlequim, Pierrd e Colombina fez primeiro a alegria
do publico do teatro, pois faziam papéis comicos. Arlequim era o empregado trapalhdo que vivia se
metendo em todo tipo de embaraco. Pierr6 representava o rapaz simpldrio e crédulo, incapaz de perceber
as traicdes de sua amada Francisquinha. E a Colombina era a empregada pobre e intrigante, sempre
envolvida em confusdo amorosa. Com o sucesso da comédia dos trés na Francga, os personagens se
tornaram a fantasia preferida nos bailes carnavalescos parisienses. Posteriormente, eles acabaram
perdendo seu carater satirico e ganharam ares romanticos, segundo a inspiracao francesa.

De acordo ainda com o mesmo autor, o teatro ndo sé inspirou personagens classicos carnavalescos,
como também proporcionou um Carnaval mais humoristico, posto que no periodo carnavalesco
realizavam-se pegas teatrais, cujos personagens principais eram o alegre e robusto Carnaval e a franzina
e triste Quaresma. Os dois interpretavam uma alegre disputa entre a fartura do primeiro e a escassez da
segunda. Posteriormente, essas encenagdes carnavalescas tornaram-se frequentes em outros momentos
festivos populares.

E a partir do século XII, segundo Bakhtin (2002), que as atividades cénicas ganharam as ruas e
chegaram aos folguedos populares locais que passaram também a incluir a brincadeira, a glutonaria, a
bebedeira e a obscenidade. Esta ultima estava sempre presente na bufonaria popular e temida nas festas
religiosas, posto que em quase tudo fazia-se alusao ao erotismo. Os gracejos com o nariz eram frequentes,
o qual era relacionado com o tamanho do falo. Quem tinha nariz pequeno era sobremaneira ridicularizado.
J4 os religiosos condenavam o mastro de Maio por acharem que ele era um simbolo félico.

Na época de Carnaval, Burke (1989) afirma que as senhoras ficavam chocadas quando a réplica do
falo era carregado nas ruas. As mascaras carnavalescas favoritas eram de forma falica, mostrando
claramente o significado da festa. Todavia, desde os rituais gregos, como os cultos a Dionisio e outros
deuses, o riso sempre esteve associado a gestos e rituais sexuais, inclusive nas procissdes orgidsticas em
que abundavam bebidas, dancas e mascaradas conduzia-se a imagem de um falo em memoria de Dionisio.
(Macedo, 2000)

De fato, o falo era venerado na antiguidade. Macedo (2000) afirma que nos festivais dramaticos
gregos, os autores da comédia eram também autores de cantos falicos. J& os cidadaos romanos fabricavam
imagens humanas e divinas com falos descomunais e algumas representacdes de sorte, como amuletos, e
o gesto da figa eram atribuidos ao 6rgao sexual masculino.

Sexo e riso estavam intimamente ligados as festas em homenagem a divindades gregas. Existia,
inclusive, a festa da alegria, intitulada Hilaria, realizada anualmente no més de margo. Nessa, o0s

romanos festejavam a ressurreicdo do deus oriental Attis e celebravam a alegria com risos e cantos

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




obscenos, igualmente como na festas campestres — saturnais, bacanais e lupercais, precursoras do
Carnaval, a tltima, das Pastorinhas que, posteriormente, assim como o riso, foi considerado uma valvula
de escape para muitos desejos reprimidos. Por isso, no periodo carnavalesco as agressdes verbais eram
permitidas e o processo de inversdo, uma das principais caracteristicas do Carnaval, era muito divertido e
provocava um longo riso festivo: os criados davam ordens aos patrdes, o marido cuidava dos filhos
enquanto sua mulher fumava e segurava uma espingarda. As comédias carnavalescas também
apresentavam situacdes invertidas, quando o juiz era posto no tronco e a esposa batia no marido. (Burke,
1989)

Os religiosos também tinham sua festa carnavalesca, mesmo que ela nao fosse assim considerada.
Era a chamada festa dos Bobos, que retratada por Burke (1989), lembra os rituais festivos carnavalescos.
De acordo com o autor, além dessa festa coincidir com a época do Carnaval, os religiosos também viviam
momentos de inversdo carnavalescos, quando os novigos elegiam um bispo ou abade dos bobos que
dancava na igreja e nas ruas juntamente com o povo, os clérigos usavam mascaras, roupas de mulher, ou
vestiam seus habitos de trds para frente, seguravam o missal de ponta-cabeca, jogavam cartas, comiam
salsichas, cantavam cantigas obscenas ¢ maldiziam a congregacao ao invés de abengoa-la. (Burke, 1989,
p. 216). E os fiéis participavam e se divertiam.

Interessante observar que a festa dos Bobos, com claros vestigios carnavalescos, era também
conhecida como a festa dos inocentes — festa religiosa que lembrava o massacre das criangas ordenado
pelo rei Herodes, quando tentava matar o suposto Filho de Deus. Entretanto, os ritos de inversao
consagrados no Carnaval eram “desculpados” nessa festividade exatamente pelas inversdes caracteristicas
dessa festa, que era a transformagao de adultos e jovens em inocentes criangas com trejeitos infantis muito
engragados. Os festeiros elegiam um ‘bispo dos inocentes’ que sob sua lideranga os adultos brincavam
como criangas, mas sempre acompanhados por muitas bebedeiras e gestos obscenos, s6 ai podiam deixar
de ser crianga!

Na festa dos inocentes também invertiam os episodios biblicos que passavam a ser representados
com sentido comico. Os rituais de inversdo carnavalescos dessa festa eram mantidos pelos fiéis sob o
pretexto de que do ponto de vista cristdo, o nascimento do Filho de Deus numa manjedoura era um
exemplo espetacular do mundo de cabeca para baixo (Burke, op.cit, p. 216). Essa era a desculpa que
davam.

Em outras festas religiosas que coincidiam com o Carnaval também aconteciam ritos de inversao.
E o caso da festa da Santa Agata, em que a mulheres mandavam nos maridos e eles eram obrigados a
obedecer. O autor supracitado explica que toda festa, fora da época de Carnaval, que enfatizava os temas
de renovacao, comilanca, sexo, violéncia e inversao era descrita como carnavalesca, mesmo que fossem

de carater religioso.

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




No periodo que antecedia o Natal até o dia de Reis, a sociedade europeia esperava a festa natalina
de maneira bem divertida: vestida como folides, corriam pelas ruas, soltando fogos de artificios especiais
que queimavam as barbas dos transeuntes. Na Pascoa da Inglaterra as mulheres sequestravam os homens
e so0 os libertavam mediante pagamento. E a comemoragdo pascoal era um dos momentos de maior
prudéncia para os religiosos, especialmente a sexta-feira da Paixdo. Mas nem essa era resguardada pelos
cOmicos fiéis.

Na peca denominada Office Paschal de la Ressurrection, a morte e ressurreicdo de Cristo €
retratada de maneira burlesca, quando Pedro e Jodo ao descobrirem que Jesus estava vivo, ficam tao
atordoados a caminho do sepulcro que o primeiro tropeca e cai, enquanto que as trés Marias, também se
encaminhando para o mesmo local, demoram-se por longo tempo comprando perfumes para embalsamar
o corpo de Jesus Cristo, comegam a discutir e brigar com os vendedores, na tentativa de pechinchar pelo
valor do perfume. (Moreira, 2000, p. 217)

Outros personagens biblicos ndo escapavam do humor cénico: o assassinato de Abel pelas maos
de seu irmao; José, o pai de Cristo, retratado como um noivo traido; a saga de Noé em construir a arca
para fugir do dilivio e muitos outros. Nesse ultimo, a esposa de Noé se recusa a entrar na arca e ¢
conduzida a for¢a pelo marido, que acaba espancado pela companheira. A obstinacdo da esposa em nao
entrar na arca e a situagdo ridicula do marido que apanha da mulher, levam o publico a boas gargalhadas.
(Ibidem)

Nesse sentido, o comico e o riso prosseguiam em todas as classes sociais € em comemoragoes
religiosas e laicas, alcangando sua plenitude com os palhacos e o bufdo. Burke (1989) afirma que os
primeiros eram populares tanto nas cortes como nas tavernas. Os animadores de festa eram conhecidos
como jogral. Le Goff (2009) explica que o jogral era bem remunerado nos castelos senhoriais e era um
animador que fazia de tudo: recitava versos, contava historias comicas, € claro, e fazia até malabarismos.
Bastante conhecido e apreciado na Idade Média, a imagem do jogral modificou-se completamente por
causa do surgimento do circo no século XVI, que reduziu a sua imagem a apenas a um artista circense
malabarista, perdendo sua caracteristica de bufao. Mas, gozando ainda de ampla popularidade junto ao
publico, os jograis participavam de diversas encenagdes sacras, conhecidas como miracles, que,
inicialmente eram compostas somente por clérigos e, a partir do século XIII, passaram a ser criadas
também por trouvéres e menestréis (Macedo, 2000). Nessas eram encenadas pecas de fundo religioso que,
posteriormente, foram adaptadas pelo jogral para enredos de aspectos triviais da vida cotidiana, cdmicos,
¢ claro.

E para ndo fugir a regra o sexo circundava toda a trama. Adultério, padres libidinosos, donzelas
inexperientes, homens traumatizados pelo falo pequeno, e tantos mais. Essas pecas, muitas vezes, eram

adaptacdes de contos comicos, denominados de fabliaux que eram carregados de obscenidades. Na maioria

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




das vezes, o tema condutor do drama era a mulher que trapaceava, enganava o marido, seduzia os padres,
e etc. As mulheres, quase sempre, eram as protagonistas do enredo e frequentemente postas com falhas

graves de carater, mas de maneira jocosa, bem divertida.

3 CONSIDERACOES FINAIS

Como ja examinado nas paginas anteriores, o humor, se bem utilizado, pode ser um 6timo recurso
para atrair os jovens para as festas tradicionais, haja vista que o humor, muitas vezes, ¢ utilizado,
sabiamente, como estratégia de atragdo em muitos aspectos da vida cotidiana. Também o desejo de vencer
pode mobilizar a competicdo festiva, os personagens comicos, inclusive, podem se tornar elementos
visados por chamar grande atengdo da plateia. A aspiracdo a vitoria mexe com os brincantes jovens, que
admitem até empatar, mas nunca perder. Nesse sentido os organizadores das festas folcloricas e
tradicionais podem recorrer a esses elementos: humor e competi¢do, bem como a recompensa monetaria
como prémios em dinheiro para envolver os jovens da atualidade para conhecerem e perpetuarem as

culturas festivas tradicionais.

REFERENCIAS

BAKHTIN, Mikhail. 4 cultura popular na Ildade Média e no Renascimento: o contexto de Frang¢ois
Rebelais. Sao Paulo: Hucitec, 2002.

BAKHTIN, Mikhail. La Poétique de Dostoievski. Paris: Seul, 1970.

BURKE, Peter. Cultura popular na Idade Moderna. SP: Companhia das Letras, 1989.

CARVALHO, Luciana. A matang¢a do santo: riso, ritual e performance no bum-ba-meu- boi. In A festa e os
dias; ritos e sociabilidades festivas. Org. CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros da Costae GONCALVES,
José Reginaldo Santos. Rio de Janeiro: Contraponto, 2009.

FERREIRA, Felipe. O livro de ouro do carnaval brasileiro. Rio de Janeiro: Ediouro, 2004.

GOLDENBERG, Mirian. 4 arte de pesquisar. 10. Edigao, Rio de Janeiro: Record, 2007.

MACEDQO, José Rivair. Riso, Cultura e Sociedade na Idade Média. Porto Alegre/Sao Paulo: Ed.
Universidade/UFRGS/Ed. Unesp, 2000.

MINOIS, Georges. Historia do riso e do escarnio. Sao Paulo: Ed. UNESP, 2003.

OLIVEIRA, Erico José Souza de. 4 roda gira: um olhar sobre o cavalo marinho Estrela de Ouro. Recife:
SESC, 2006.

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026




