
  
   

 

ISBN: 000-00-0000-000-0 

 

Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

ISSN: 3085-7783 

 

O RISO FESTIVO: A CULTURA CÔMICA POPULAR NA PERSPECTIVA DE MIKHAIL 

BAKHTIN 

 

FESTIVE LAUGHTER: POPULAR COMIC CULTURE FROM THE PERSPECTIVE OF 

MIKHAIL BAKHTIN 

 
 https://doi.org/10.63330/armv2n1-001 

 
Submetido em: 12/01/2026 e Publicado em: 15/01/2026 

  

Elma Nascimento de Souza 

Doutora em Sociedade e Cultura na Amazônia – UFAM; vencedora do Prêmio Mário Ypiranga Monteiro, 

na categoria folclore e culturas tradicionais dos Prêmios Literários da Cidade de Manaus 2014, com a 

obra “Na batida do cajado:” As Pastorinhas de Manaus 

E-mail: elmaturismo@yahoo.com.br 

LATTES: http://lattes.cnpq.br/8520991708512160  

 

 Sérvulo Nilson Mendes Miranda 

Pós-graduado em Tecnologias Educacionais para Docência em Educação Profissional e Tecnológica – 

UEA 

E-mail: servulonilson@hotmail.com 

LATTES: http://lattes.cnpq.br/3398209722189731  

 

Raquel Martins da Silva 

Pedagoga, pós-graduada em Orientação Educacional pela Faculdade Cerrado - DF  

E-mail: raquel_martins.dasilva@hotmail.com 

LATTES: http://lattes.cnpq.br/7544482295526980 

 

RESUMO 

Para Peter Burke (1989), discutir festas é necessariamente discutir rituais. Os estudiosos que já percorreram 

esse tema afirmam que as festividades, juntamente com os seus ritos desempenham funções sociais 

necessárias para a sociedade. O ápice da festa é quando seus rituais são colocados em prática. Ao citar 

Victor Turner, Burke (1989) diz que o riso festivo proporciona uma experiência de êxtase. Nessa 

perspectiva, tomamos como principal referência o pensador russo Mikhail Bakhtin ao relatar a história do 

riso na cultura cômica popular na Idade Média, e o momento cômico no apogeu das festas amazônicas. 

 

Palavras-chave: Riso; Festa; Cultura Cômica. 

 

ABSTRACT 

According to Peter Burke (1989), studying festivals is all about studying rituals. Cplay essential social 

functions within society. The peak of a festival occurs when its rituals are put into practice. Citing Victor 

Turner, Burke (1989) states that festive laughter provides an experience of ecstasy. From this perspective, 

https://doi.org/10.63330/armv2n1-001


 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

we take as our main reference the Russian thinker Mikhail Bakhtin, particularly in his account of the history 

of laughter in the popular comic culture of the Middle Ages and of the comic moment as the high point of 

Amazonian festivals. 

 

Keywords: Laughter; Festival; Comic Culture. 

 

1 INTRODUÇÃO 

1.1 METODOLOGIA 

O presente trabalho consiste em pesquisas de caráter descritivas, exploratórias e qualitativas, as 

quais, de acordo com Mirian Goldenberg (2007), utilizam métodos que buscam entender fenômenos em 

profundidade, explorando experiências, significados e contextos, focando na riqueza do "porquê" e 

"como". O tema da cultura cômica, em especial nas festas populares, ainda é pouco conhecido, mostrando 

sua importância para explorar e gerar novos conhecimentos sobre temáticas festivas. Dessa forma, 

utilizamos pesquisas bibliográficas e documentais sobre a trajetória histórica do riso e humor festivos, 

apresentando uma discussão da compilação de textos sobre a cultura cômica popular na Idade Média nos 

estudos de Bakhtin, e seus resquícios nas festas populares da atualidade. 

 

2 RISO FESTIVO 

 
“O tempo brinca e ri”. 

Mikhail Bakhtin 

 

O cômico e o riso são expressões unicamente humanas. São considerados como válvula de escape 

na medida em que o homem, no momento da risada, consegue esquecer tudo que o aflige. Além de fazer 

com que o causador do riso exerça certa atração no outro – haja vista ser este uma das maiores ferramentas 

masculinas na tentativa da conquista feminina – o riso e o cômico, ainda, possuem poder curativo ou 

amenizador de doenças físico-emocionais (Bakhtin, 2002, p. 58), podem ser utilizados como porta-voz da 

verdade, também aproxima as pessoas, ao contrário do tom sério que intimida e restringe. Ao retratar a 

história do riso, especificamente em relação à cultura cômica popular da Idade Média, o grande pensador 

russo Mikhail Bakhtin (2002) explica que a seriedade dominava o homem medieval e esta, essencialmente, 

era consequência de um forte medo do poder divino. Um medo que acorrentava e oprimia. O riso era 

proibido até mesmo na etiqueta social e, principalmente, nos gêneros de classes sociais elevadas. Mas o tom 

sério vinha, sobretudo, da ideologia de que o riso, o cômico e o alegre eram caracterizados como pecados. 

Bakhtin (2002) afirma que o cristianismo no período medieval condenava o riso e incentivava a renúncia 

de prazeres terrenos, inclusive da alegria e do riso, pois, segundo os cristãos primitivos, Cristo nunca teria 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

rido: 

 

[...] Nosso Senhor Jesus Cristo chorou e não riu. Neste ponto, como em todos os outros, Ele deu o 

exemplo que, nesse vale de lágrimas, não se deve rir pelas alegrias efêmeras que se desvanecem 

como fumaça, mas que é preciso chorar pela perda da herança da nossa Pátria Celeste, da qual nos 

encontramos por muito tempo exilados. (Jonas Orleãs – Século IX apud Macedo, 2000, p. 51) 

 

De fato, nos textos sagrados não existe menção de que Jesus riu. Aliás, menciona- se que Ele chorou 

(João, 11: 35). E Seu Pai, que na crença cristã é Deus, é mencionado rindo uma única vez, mas somente 

para zombar de seus inimigos (Salmos, 2: 4). Dessa forma, os clérigos propagavam que o cômico e o riso 

não provinham de Deus e eram manifestações do diabo. “O cristão devia conservar uma seriedade 

constante, arrependimento e a dor em expiação dos seus pecados” (Bakhtin, 2002, p. 63). Foi a festa que 

sancionou o riso e libertou o homem medieval das correntes do terror divino e trouxe à existência os ritos 

cômicos e festivos, inclusive para dentro da igreja (Op. cit, p. 68). 

A igreja passou a tolerar a alegria pela necessidade de legalizar o cômico que circulava em torno 

da igreja. E, nas festas, ainda com resquícios das tradições das saturnais romanas, o riso popular se 

mostrava com tamanha força que seu encanto penetrou, mesmo dissimulado, nas liturgias católicas de 

batismos, casamentos e várias outras cerimônias. Como a cultura popular era muito forte, a cultura oficial 

religiosa nela se inseriu com o intuito de se propagar entre o povo. Tanto que, segundo Bakhtin, (2002), a 

Igreja fazia coincidir as festas cristãs com as festividades pagãs locais que tinham relação com o cômico 

e o riso a fim de cristianizá-las. E conseguiram, de forma monumental, adaptações clássicas como a 

transformação de uma festa pagã de Solstício do Inverno para Natal e uma festa de Solstício de Verão 

para o nascimento de São João Batista (Burke, 1989, Macedo, 2000). Bakhtin (1970) salienta que, 

inicialmente, as festas oficiais da Igreja na Idade Média não eram baseadas sobre o princípio do riso, muito 

pelo contrário, o princípio do cômico lhes era estranho, mas precisou ser tolerado e posteriormente 

legalizado por causa das festas populares. Desse modo, a cultura cômica popular perpetuou-se por causa 

das festas que levou para dentro da igreja resquícios de festividades pagãs, tanto que muitos rituais 

carnavalescos floresceram no seio da Igreja. Resumidamente, vejamos como Bakhtin (1970) traça a 

mudança do sério para o riso nas festas da igreja: 

 

[...] as festas oficiais da igreja na Idade Média [...] não arrancavam o povo à ordem existente, não 

recriavam essa segunda vida do povo baseada sobre o princípio do riso [...] confirmava a 

estabilidade, a imutabilidade, a perenidade das regras que regiam o mundo: hierarquia, valores, 

normas e tabus religiosos, políticos, políticos e morais. A festa era o triunfo da verdade irrefutável, 

vitoriosa, dominante, imitável, indiscutível. [...]. Eram de uma seriedade sem falhas, o princípio 

do cômico lhes era estranho, mas precisou tolerar e até legalizar o riso popular extraoficial [...]. 

Temos assim que em todas as festas religiosas oficiais da Idade Média, o riso acabou tendo certo 

papel, organizando o lado público e popular da festa. (Bakhtin, 1970, p. 177) 

 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

Se o riso tinha lugar garantido nas festas oficiais da igreja, estava muito mais presente nas festas 

populares, como na festa dos loucos – grande festejo de algumas regiões da Europa, na qual os festeiros 

eram sobretudo estudantes e universitários – vivenciava-se uma das expressões mais claras e mais puras 

do riso festivo, segundo Bakhtin, e também a festa do asno, que pode lembrar a festa das Pastorinhas, pois 

retratava a fuga dos pais terrenos de Jesus para o Egito, quando o rei Herodes planejava matar as crianças 

daquela região, entretanto, o protagonista da celebração era o asno e seu rugido. 

A festa do asno era celebrada juntamente com a missa, também denominada missa do asno, na qual 

os eclesiásticos imitavam o Hin-Han! – rugido do animal, e no fim da cerimônia o padre abençoava os 

fiéis, zurrando três vezes, proporcionando muitos risos na congregação, que respondia também zurrando 

outras três. Posteriormente, os fiéis se dirigiam para fora do recinto sagrado e seguiam pelas ruas com 

preces blasfematórias e hinos paródicos em latim que eram acompanhados por estribilhos licenciosos e 

zurros simulando o rugido do asno. O zurro da multidão vinha com danças e chacotas proferidas pelos 

beberrões do cortejo comandados por um líder, denominado o ‘bispo dos loucos’ (Macedo, 2000, Bakhtin, 

2002). Nessa festividade o riso era essencial e dava sentido à festa. A festa do asno retratava a fuga da 

Sagrada Família para o Egito, montada em um asno em busca de refúgio, por isso, exaltava-se o asno, que 

também foi protagonista na entrada triunfal de Jesus em Jerusalém, horas antes de Sua morte. Sobre o 

asno, Jesus fora reconhecido como o Filho de Deus (Mateus, 21:1-11), daí o riso obrigatório da festa que 

celebrava momentos importantes da vida de Cristo. O animal era ornamentado com mitra e báculo e era 

introduzido dentro da igreja, montado por uma mulher que representava a Virgem Maria. No auge da festa 

já se misturava o sagrado com o profano, posto que a empolgação era tanta que louvavam o asno com 

práticas costumeiras de cunho pagão comemoradas nas calendas de janeiro. 

São nas festas que o riso mais se manifesta, tendo uma harmonia perfeita entre ambos. Para 

Georges Minois (2003) é o riso que impulsiona a festa. E, contrariando ideologias fanáticas religiosas de 

que a festa é pecado, o autor faz uma interessante relação entre o riso e a festa com o mundo divino: 

 

[...] as festas têm uma função: reforçar a coesão social na cidade. Elas asseguram a perpetuação da 

ordem humana, renovando o contato com o mundo divino; e o símbolo do contato com o mundo 

divino é o riso (Minois, 2003, p. 30). 

 

Burke (1989) explica que quando os reformadores protestantes se opuseram à igreja católica, 

também se colocaram contra algumas festas pelo fato de as considerarem com sobrevivências pré-cristãs 

e com resquícios de paganismo. Daí as festas serem denunciadas como ocasiões de pecado, com 

propensões mundanas, especialmente, para os prazeres da carne. Contudo, o idealizador do 

Protestantismo, Martinho Lutero, encarava com simpatia as festas populares. De acordo Burke (1989), 

Lutero não era um inimigo do Carnaval, festa mais promíscua de todas as festas populares, segundo a igreja. 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

Dizia ele: ‘Que os meninos tenham seus divertimentos’ (Burke, 1989, p. 242). Assim, percebemos que o 

cristianismo primitivo era bem mais tolerante em relação às festas do que na atualidade porque, por meio 

delas, a Igreja se aproximava das pessoas e as traziam para si. 

Nos anos da Reforma, com Lutero à frente, os rituais festivos e o teatro foram postos a serviço dos 

protestantes para ridicularizar o papa e seu clero. No Carnaval zombavam do papado e no teatro criavam 

peças satíricas para mostrar de forma cômica o poder ditador e mercenário da igreja católica. Burke (1989) 

cita as peças O vendedor de indulgências que tratava de um papa corrompido pelo poder e A árvore da 

Escritura que ridicularizava o clero e a ‘superstição’, levando a plateia às gargalhadas. Os protestantes 

também se utilizavam da festa para declarar abertamente suas divergências com o catolicismo. Inclusive, 

em suas propostas reformadoras, também continha a realização de uma festa anual para comemorar o 

rompimento com Roma (Op. cit: 251). 

A cultura popular protestante tinha como ferramenta a sátira para denunciar o poder papal sobre a 

sociedade e por meio do cômico arrebatou muitos adeptos. Em contrapartida, os católicos, também com 

rituais festivos, como o Carnaval tentava convencer o povo de que os protestantes estavam errados. Dessa 

forma, a briga burlesca de ambos, trouxe mudanças importantes para as devoções católicas. Segundo 

Burke (1989), a fim de se tornar mais próximo da população, a igreja passou a mostrar os santos de uma 

maneira mais humana: Santa Maria Madalena se tornou mais importante do que fora antes da Contra-

Reforma e São José, o marido da mãe de Jesus, foi transformado em uma figura cômica como o santo 

cornudo. Mas, posteriormente, o clero parece que se arrependeu e passou a persuadir os fiéis a levá-lo 

mais a sério, fundando irmandades consagradas a ele e a substituir a dupla Virgem-e-Filho por cenas da 

Sagrada Família, onde ele estava incluído (Op. cit: 254-255). 

O riso exercia um papel importantíssimo no costume das festividades, tanto religiosas quanto 

pagãs, mas as liturgias burlescas eram realizadas com mais frequência pelo baixo clero. Nas 

comemorações da igreja os padres e a congregação dançavam, cantavam, saltavam cambalhotas, comiam, 

bebiam, faziam paródia com os hinos litúrgicos, jogavam dados e outros jogos de azar (Macedo, 2000). 

Também nos folguedos de rua, nas festas públicas e domésticas, principalmente nos banquetes, o riso era 

imprescindível. Para Bakhtin (2002), o cômico popular representava mais que um divertimento coletivo, 

mas a esperança do povo num futuro melhor, com igualdade, liberdade e um regime social e econômico 

mais justo: “A face risonha popular olhava para o futuro e ria-se (...) do passado e do presente” (Bakhtin, 

2002, p. 70). A ênfase do riso popular festivo era sempre colocada sobre o futuro. 

Bakhtin (2002) diz ainda, que o folclore local era o que alimentava as imagens e o ritual do aspecto 

cômico e popular da festa. Isso pode explicar as razões da participação do casal de galegos na festa das 

Pastoras que vão adorar o Menino Jesus. Burke (1989) nos dá pista que partir do século XVI as Pastorinhas 

começaram a ter ares de festa folclórica, quando o autor afirma que no enredo das peças natalinas 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

espanholas, havia o pastor preguiçoso e o casal de recém-casados que brigava o tempo todo, levando-nos 

a relacioná-los aos portugueses Manoel e Maria, personagens cômicas das Pastorinhas. Ainda na 

atualidade, de maneira bem folclórica, o casal mostra, de forma geral, a relação homem-mulher, as 

dificuldades que ambos possuem de se entenderem um com ooutro. Manoel reclama que a mulher fala 

demais, tornando-se chata: “Sai-te daqui Marica, deixa de ser aborrecida e impertinente”. Também Manoel 

denuncia o machismo que povoa o folclore local quando ele, por não ter o que ofertar ao Deus-Menino, 

oferece sua mulher por achar que ela não realizava os serviços domésticos: 

 

Jesus, meu Deus-Menino  

Não tenho nada a oferecer  

Ofereço minha mulher 

Que me dá tanto o que fazer. 

Em casa não faz nada 

Nem sequer lavar panelas  

A não ser tratar dos ovos  

De uma galinha amarela.  

Aqui está ela, preguiçosa 

E desde já pode ficar com ela. 

 

Já Maria, sensível e chorosa, reclama da inconstância do homem amado e quer terminar a relação, 

sem que na realidade seja esse o seu desejo, exatamente como circunda o imaginário folclórico-feminino: 

“meu amor se encerra em tua alma inconstante. Para mim há muito tempo o nosso amor se acabou.” E 

quando Manoel pede um beijo de Maria e ela finge não querer dar, também remete ao folclore de que a 

mulher ao dizer não, na verdade, está querendo dizer sim, apenas gostaria de ser adulada: 

Manoel fala: 

 

Maria, minha Maria 

Me dá um beijo dos teus.  

Em troca eu te darei 

Um beijo dos lábios meus. 

 

Maria responde: 

 

Tão bem que tu me queiras  

Agora sou eu que já não quer. 

 

Mas Manoel, sem compreender a mulher, desfere: “Ninguém confia em palavra de mulher”, 

conforme o modelo folclórico de que mulher não é muito confiável. O casal de galegos é muito famoso 

na apresentação das Pastorinhas de Parintins, sendo este um dos personagens mais queridos pelo público: 

  



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

Figura 1: O casal de galegos Maneles e Marica. Apresentação das Pastorinhas de Parintins 

Fonte: NOGUEIRA, Wilson 

 

É interessante observar que no folclore local essa concepção de mulher não confiável é utilizada 

na parte cômica das festas populares para que o público se identifique, já que isso seria a ideia vigente e, 

consequentemente, rir tanto. 

Quando trata da história do riso, Bakhtin (2002) destaca que os festeiros recorriam também à 

paródia para alegrar o povo, e nem o sagrado escapava do escárnio do riso festivo. E quem muito 

contribuiu para o costume de se parodiar o sagrado foram as recreações escolares e universitárias, que 

coincidiam habitualmente com as festas e gozavam de todos os privilégios que essas estabeleceram pela 

tradição: risos, brincadeiras e etc. 

Durante as recriações, diz Bakhtin, os jovens repousavam dos regulamentos opressivos dos lugares 

que frequentavam e ainda faziam desses o alvo preferido para a paródia jocosa e degradante. Nada e 

ninguém era poupado. Nem Adão, nem os santos, nem Cristo e, principalmente, todas as formas de 

comportamento sério em relação ao mundo. Era o momento da libertação e eles libertavam-se, antes de 

mais nada, dos pesados entraves da piedade e da seriedade (‘da incessante fermentação da piedade e do 

temor divino’) e também do jugo das categorias lúgubres: ‘o eterno’, ‘o imutável’, ‘o absoluto”. Opunham 

a elas o aspecto cômico, alegre e livre, do mundo inacabado e aberto, dominado pela alegria das alternâncias 

e da renovação. (Bakhtin, 2002, p. 72) 

Em tudo que era sério procurava-se encontrar algo que pudesse ser transformado em ares cômicos. 

Os ritos sagrados, os nomes dos santos que lembravam algo engraçado, que permitiam trocadilhos, 

especialmente eróticos, eram um prato cheio para o riso festivo. Quem era devoto de Santa Maria, também 

era devoto da Santa Mamica, e a relacionavam como uma santa amante. Ao que parece, tudo que estava 

relacionado à igreja satisfazia mais as manifestações da cultura cômica medieval, inclusive nos dramas 

religiosos, o riso não estava menos presente. 

Em seu trabalho sobre riso, cultura e sociedade na Idade Média, José Rivair Macedo (2000) trata 

sobre o cômico hagiográfico, como dito acima, um dos preferidos do riso popular. O autor descreve como 

os autores desse tipo de comédia criavam castigos engraçados para os que blasfemavam ou desacreditavam 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

em Deus e nos santos, e estórias hilárias sobre esses, como as que se seguem: São João repreendendo 

pecadoras que choravam em seu túmulo, pois as lágrimas inundavam a sepultura de tal modo que o 

incomodavam; a mulher adúltera de São Gandolfo, que tendo duvidado dos poderes do santo, perdeu o 

controle sobre o próprio corpo, passando a expelir ruídos e odores todos os anos, na data e hora da morte 

do marido; um governador romano que desejou prender a santa Anastácia num quarto para violentá-la, 

mas erra o alvo por causa da escuridão e assim acaba por acariciar e beijar potes e caldeirões, saindo do 

cômodo todo sujo e manchado, é confundido com o diabo e leva uma memorável surra (Op. cit: 215). 

Quem também era castigado por causa de alguma transgressão tornava-se “vítima” do Charivari. 

Macedo (2000) explica que o Charivari era uma espécie de procissão imbuída de caráter satírico e 

obsceno, na qual os moradores das aldeias ou cidades manifestavam-se publicamente em relação a 

determinados comportamentos condenados pela sociedade. No Charivari, os participantes expressavam 

sua desaprovação diante de algumas formas de relacionamento familiar malvistas pela comunidade: 

Viúvos que se casavam com cônjuges bem mais jovens; moças que se casavam com forasteiros; noivas 

grávidas, prostitutas, moças solteiras envolvidas com homens casados, esposas e maridos adúlteros, como 

também homens traídos e os que eram submissos às suas mulheres. 

Em geral, os promotores do Charivari impunham taxas para que os escolhidos para o escárnio 

coletivo conseguissem se safar. O não-pagamento expunha os ‘transgressores’ à zombaria de toda a 

localidade. Eram ridicularizados não só de forma jocosa, como também violenta: 

 

O ritual apresentava-se nas formas de um desfile, cujos participantes apareciam mascarados ou 

fantasiados, realizando gestos cômicos, insituosos e obscenos, provocando enorme algazarra com 

gritos, risos e cantos, batendo em calderões, caçarolas, guizos, arreios de animais. Era uma 

vendetta pública [...] com traços importantes de manifestações ritualizadas de hostilidade coletiva 

denunciada pelo riso mordaz e cruel [...] (Macedo, 2000, p. 245) 

 

De acordo com o mesmo autor, os estudos a respeito do Charivari estão relacionados De acordo 

com o mesmo autor, os estudos a respeito do Charivari estão relacionados à França, mas algumas pesquisas 

apontam que os rituais ingleses dos séculos XVIII e XIX eram os mais hostis de todos. Pois, os 

“escolhidos” eram tirados de suas casas, tendo suas portas e janelas derrubadas e as vítimas eram 

arrastadas para serem expostas e ridicularizadas em praça pública. Em outros momentos, os organizadores 

do Charivari obrigavam os “transgressores” a desfilar nus, montados em um asno, virados para o traseiro 

do animal, enquanto eram apalpados ou alvejados pelos demais presentes. Já os maridos traídos eram 

enfeitados com galhos e chifres e, algumas vezes, chegavam a ser surrados juntamente com suas esposas 

adúlteras. É importante destacar que os rituais do Charivari eram promovidos pelos jovens e aprovados 

por toda a comunidade local, que além de darem sugestões para punições, se divertiam sem dó. Era o riso 

punitivo. 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

Semelhante ao Charivari, a Serração da Velha era uma brincadeira muito utilizada pelos jovens no 

final da Quaresma. É possível, segundo Felipe Ferreira (2004), que o nome do festejo – Serração venha 

dos gritos de “cerra!”, “cerra!” emitidos pelos comerciantes de Florença preocupados em fechar as portas 

de seus negócios antes que fossem invadidos pelos brincantes. Bastante praticado em Portugal na folia 

carnavalesca, a Serrração da Velha era uma brincadeira popular em que uma velha era fabricada, 

geralmente feita de palha, desenhada de forma cômica, como se fosse uma bruxa, que deveria, literalmente, 

ser serrada ao meio, enquanto o povo gritava: “Serra a velha!”, Serra a Velha!” 

Segundo Ferreira (2004), a graça da brincadeira consistia no fato de que, sob a ameaça de ser 

serrada, a velha decidia distribuir seus bens aos habitantes do lugar. Na verdade, essa herança deixada 

pela velha era uma crítica à sociedade local. Pois, os bens deixados poderia ser uma enxada para o homem 

considerado o mais preguiçoso da região, assim como os cabelos da velha eram herdados por algum ancião 

careca casado com uma mulher mais jovem e bonita, o que causava um grande constrangimento para o 

escolhido, mas gargalhadas para os espectadores. No Brasil, a Malhação do Judas é considerado uma 

espécie de Charivari brasileiro, diz o autor. 

Mas nada superava o riso causado pelo drama da vida corporal que era bem mais utilizado em 

todas as esferas cômica coletivas. Escritores, bufões e organizadores de festas sabiam bem utilizá-lo. Os 

dramas que certamente garantiam o riso era, segundo Bakhtin (2002), o nascimento, crescimento, 

alimentação, bebida, as necessidades naturais e principalmente a vida sexual. Esta última era mais 

empregada como sátira nos ritos e espetáculos carnavalescos. Impotência sexual, falo pequeno, esposas 

frígidas, eram os dramas cômicos preferidos. O riso era generalizado, talvez porque se identificavam. Riam 

de si mesmos, riam do outro e acima de tudo riam do grande corpo popular da espécie. (Bakhtin, 2002, 

p. 76) 

A cultura cômica da Idade Média, explica Bakhtin, foi atraída pelas festas. Nos rituais 

marcadamente festivos não faltavam os sátiros e bacantes, os vinhos, as flores perfumadas, orgias e 

canções e, consequentemente, a diversão, o riso e o jogo (Oliveira, 2006, p. 93) influenciaram 

sobremaneira a tradição cômica medieval. Com base em Minois (2003), Érico José de Oliveira (2006) 

afirma que as festas serviam, sobretudo, para vencer o medo, seja da morte, seja da incógnita da existência 

humana, seja do sistema social e religioso disseminadores do medo. A ancestralidade festiva por meio do 

jogo, da festa e do riso exteriorizava os anseios, alegrias e tristezas humanas e contribuiu para que o 

homem conseguisse resistir ao dinamismo e ao despotismo. Por um breve período de tempo a festa permitia 

com que a vida saísse de seus trilhos habituais legalizados e penetrasse no domínio da liberdade. E essa 

efêmera liberdade intensificava o desejo do homem para que essa se tornasse permanente (Bakhtin, 2002, 

Oliveira, 2006). O riso libertou o medievo da violência da seriedade e da intimidação do medo: 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

O homem medieval sentia no riso, como uma acuidade particular, a vitória sobre o medo, não 

somente uma vitória sobre o ‘terror divino’ e o medo que inspiravam as forças da natureza, mas 

antes de tudo como uma vitória sobre o medo moral que acorrentava, oprimia e obscurecia a 

consciência do homem [...] (Bakhtin, 2002, p. 78) 

 

Bakhtin (2002) afirma que o riso derrotou o medo. Com a leveza do riso acabou- se o medo do 

‘inferno’, que “explodiu e converteu-se numa cornucópia”. O autor diz ainda, que o riso que venceu o 

medo do mistério, do mundo e do poder, também desvendou a verdade sobre o mundo. O cômico opôs-

se à mentira, à adulação e à hipocrisia. A força do riso foi tamanha que acabou com o poder vigente, e o 

bufão, ator que promove o riso, foi seu porta-voz. Importante observar que o humor é o portador da 

verdade, desmascarando a mentira por meio do cômico. Portanto, hipocrisia não combina com o humor e 

o riso. Percebemos assim, a importância social que tem o humor! 

Na Idade Média era o bufão que satirizava as opressões político-sociais e religiosas da época. 

Nesse período, tudo que não estava de acordo com o Estado e com o sistema escolástico era eliminado, 

desconsiderado e até mesmo levado à fogueira à menor suspeita. O riso, já legalizado, considerado 

inofensivo e insignificante (é claro que até certo ponto) não apresentava nenhum perigo. Contudo, as 

funções do riso foram além e tiveram algo de revolucionário. 

Tamanha força teve o riso na história, que Bakhtin (2002) o coloca ao lado de momentos históricos 

importantes. Ao citar Herzen, quando este afirma que o riso não é uma brincadeira, por isso seria 

extremamente interessante estudar a história do riso, Bakhtin questiona porque este não cabe em alguns 

lugares e momentos: ninguém ri na igreja, no palácio real, na guerra, diante do chefe, da polícia. E mais: os 

servos domésticos não têm o direito de sorrir na presença do senhor. Se as pessoas inferiores forem 

autorizadas a rir diante de seus superiores ou se não puderem refrear o riso, pode-se dizer adeus à 

hierarquia. Por que só os iguais riem entre si? 

A verdade é que o riso abriu os olhos para o novo e para o futuro. O riso revelou de maneira nova 

o mundo, no seu aspecto mais alegre. E foi uma arma do povo para o escape das opressões cotidianas, 

para a denúncia dessas mesmas opressões e enfim para a sua libertação. 

Ainda nos contando sobre a vida festiva medieval Bakhtin (2002) relata que nas praças públicas, 

durante as festas, diante de uma mesa abundante, o medievo lançava abaixo o tom sério como se fosse 

uma máscara e adquiria a sua própria cara, como se naquele momento ele pudesse ser ele mesmo. Por 

meio de brincadeiras, paródias, obscenidades e até grosserias se divertia a valer, permitido somente no 

período de festa. 

Posteriormente, o cômico e o riso popular ultrapassam os estreitos limites da festa e penetram em 

todas as esferas da vida. E se estabeleceu no Renascimento. Essa nova consciência histórica mostrou sua 

expressão também no riso. Tanto que o século XVI marcou o apogeu do riso, preparado ao longo da Idade 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

Média. 

 

2.1 A TRADIÇÃO DO RISO NA FESTA POPULAR 

A tradição do riso na festa popular acabou inspirando e influenciando obras cômicas na literatura, 

teatro, panfletos religiosos, folguedos, procissões e etc. Inclusive nas praças públicas, o superior e o 

inferior, o sagrado e o profano adquiriam direitos iguais e as propagandas das feiras, incluindo as 

charlatanices, eram sempre brincalhonas, nas quais o charlatão e o vendedor ambulante gracejavam 

consigo mesmos, isto é, riam de si mesmos, atraindo a simpatia dos transeuntes. O que o primeiro ensinava 

e o que o segundo vendia, provocava o riso de rua. Essas receitas e mercadorias paródicas tiveram grande 

influência nos livros de Rabelais e, de maneira geral, na literatura cômica dos séculos XV e XVI, diz 

Bakhtin. 

Numa época de sanções, os charlatões ficavam livremente nas ruas, não importando o que vendiam 

e afirmavam, desde que fosse de forma cômica. O humor era capaz de legalizar tudo. Até mesmo os 

elementos da linguagem popular, tais como grosserias, obscenidades e palavrões que se infiltraram em 

todos os gêneros festivos, inclusive, nos dramas religiosos, mas neste último só se revelava nos dias de 

festa. Já para a sociedade, vivia-se, em larga medida, o riso qualquer que fosse o momento do ano. Desta 

maneira, procuravam desculpas para a festa, que incluía a bebedeira e a bufonaria, argumentando que 

posteriormente retornariam com duplicado zelo ao serviço do Senhor. 

O riso florescia em diversos momentos do cotidiano e principalmente em datas especiais. Na 

França onde a tradição natalina se confirmou, tinha-se o costume do Riso de Natal, resquício das festas 

pagãs saturnais romanas, e o Riso Pascal, chamado na Idade Média de Risus Paschalis, que se referia a 

uma liturgia cômica no domingo de Páscoa, dia do renascimento de Cristo, considerado, assim, um dia de 

felicidade para os cristãos. Na missa do Riso Pascoal, o padre contava histórias engraçadas e fazia 

brincadeiras para que os féis, que respeitaram o período da Quaresma, pudessem se divertir “após um longo 

jejum e uma longa abstinência, (...) e esse riso era um renascimento feliz”. (Bakhtin, 2002, p. 68). 

Essas solenidades em que se comemoravam os pilares do cristianismo – Sua morte e ressurreição 

eram motivos de regozijo para os cristãos que comemoravam esses acontecimentos com encenações que 

levavam ao riso festivo. A partir de textos escritos em latim, destinados às dramatizações da Páscoa e do 

Natal, é possível afirmar que as primeiras manifestações cênicas provêm de dramas litúrgicos medievais 

entre os séculos X e XII, que já se mostravam profissionais, com atores personificando anjos, a Virgem 

Maria e outros, vestimentas apropriadas, músicas e textos cômicos que provocavam o riso da congregação 

(Macedo, 2000). De acordo com o mesmo autor, o teatro desempenhou um papel de tão importante 

passatempo aos medievos que passou a ser patrocinado por famílias influentes, autoridades laicas e 

eclesiásticas e, especialmente, por organizações profissionais, por se tornar o principal recurso de lazer e 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

diversão nos meios urbanos em que se desenvolveu. 

O teatro era um dos maiores meios para o riso. De acordo com Ferreira (2004), antes de fazer 

sucesso nos bailes carnavalescos, o trio formado por Arlequim, Pierrô e Colombina fez primeiro a alegria 

do público do teatro, pois faziam papéis cômicos. Arlequim era o empregado trapalhão que vivia se 

metendo em todo tipo de embaraço. Pierrô representava o rapaz simplório e crédulo, incapaz de perceber 

as traições de sua amada Francisquinha. E a Colombina era a empregada pobre e intrigante, sempre 

envolvida em confusão amorosa. Com o sucesso da comédia dos três na França, os personagens se 

tornaram a fantasia preferida nos bailes carnavalescos parisienses. Posteriormente, eles acabaram 

perdendo seu caráter satírico e ganharam ares românticos, segundo a inspiração francesa. 

De acordo ainda com o mesmo autor, o teatro não só inspirou personagens clássicos carnavalescos, 

como também proporcionou um Carnaval mais humorístico, posto que no período carnavalesco 

realizavam-se peças teatrais, cujos personagens principais eram o alegre e robusto Carnaval e a franzina 

e triste Quaresma. Os dois interpretavam uma alegre disputa entre a fartura do primeiro e a escassez da 

segunda. Posteriormente, essas encenações carnavalescas tornaram-se frequentes em outros momentos 

festivos populares. 

É a partir do século XII, segundo Bakhtin (2002), que as atividades cênicas ganharam as ruas e 

chegaram aos folguedos populares locais que passaram também a incluir a brincadeira, a glutonaria, a 

bebedeira e a obscenidade. Esta última estava sempre presente na bufonaria popular e temida nas festas 

religiosas, posto que em quase tudo fazia-se alusão ao erotismo. Os gracejos com o nariz eram frequentes, 

o qual era relacionado com o tamanho do falo. Quem tinha nariz pequeno era sobremaneira ridicularizado. 

Já os religiosos condenavam o mastro de Maio por acharem que ele era um símbolo fálico. 

Na época de Carnaval, Burke (1989) afirma que as senhoras ficavam chocadas quando a réplica do 

falo era carregado nas ruas. As máscaras carnavalescas favoritas eram de forma fálica, mostrando 

claramente o significado da festa. Todavia, desde os rituais gregos, como os cultos a Dionísio e outros 

deuses, o riso sempre esteve associado a gestos e rituais sexuais, inclusive nas procissões orgiásticas em 

que abundavam bebidas, danças e mascaradas conduzia-se a imagem de um falo em memória de Dionísio. 

(Macedo, 2000) 

De fato, o falo era venerado na antiguidade. Macedo (2000) afirma que nos festivais dramáticos 

gregos, os autores da comédia eram também autores de cantos fálicos. Já os cidadãos romanos fabricavam 

imagens humanas e divinas com falos descomunais e algumas representações de sorte, como amuletos, e 

o gesto da figa eram atribuídos ao órgão sexual masculino. 

Sexo e riso estavam intimamente ligados às festas em homenagem a divindades gregas. Existia, 

inclusive, a festa da alegria, intitulada Hilaria, realizada anualmente no mês de março. Nessa, os 

romanos festejavam a ressurreição do deus oriental Attis e celebravam a alegria com risos e cantos 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

obscenos, igualmente como na festas campestres – saturnais, bacanais e lupercais, precursoras do 

Carnaval, a última, das Pastorinhas que, posteriormente, assim como o riso, foi considerado uma válvula 

de escape para muitos desejos reprimidos. Por isso, no período carnavalesco as agressões verbais eram 

permitidas e o processo de inversão, uma das principais características do Carnaval, era muito divertido e 

provocava um longo riso festivo: os criados davam ordens aos patrões, o marido cuidava dos filhos 

enquanto sua mulher fumava e segurava uma espingarda. As comédias carnavalescas também 

apresentavam situações invertidas, quando o juiz era posto no tronco e a esposa batia no marido. (Burke, 

1989) 

Os religiosos também tinham sua festa carnavalesca, mesmo que ela não fosse assim considerada. 

Era a chamada festa dos Bobos, que retratada por Burke (1989), lembra os rituais festivos carnavalescos. 

De acordo com o autor, além dessa festa coincidir com a época do Carnaval, os religiosos também viviam 

momentos de inversão carnavalescos, quando os noviços elegiam um bispo ou abade dos bobos que 

dançava na igreja e nas ruas juntamente com o povo, os clérigos usavam máscaras, roupas de mulher, ou 

vestiam seus hábitos de trás para frente, seguravam o missal de ponta-cabeça, jogavam cartas, comiam 

salsichas, cantavam cantigas obscenas e maldiziam a congregação ao invés de abençoá-la. (Burke, 1989, 

p. 216). E os fiéis participavam e se divertiam. 

Interessante observar que a festa dos Bobos, com claros vestígios carnavalescos, era também 

conhecida como a festa dos inocentes – festa religiosa que lembrava o massacre das crianças ordenado 

pelo rei Herodes, quando tentava matar o suposto Filho de Deus. Entretanto, os ritos de inversão 

consagrados no Carnaval eram “desculpados” nessa festividade exatamente pelas inversões características 

dessa festa, que era a transformação de adultos e jovens em inocentes crianças com trejeitos infantis muito 

engraçados. Os festeiros elegiam um ‘bispo dos inocentes’ que sob sua liderança os adultos brincavam 

como crianças, mas sempre acompanhados por muitas bebedeiras e gestos obscenos, só aí podiam deixar 

de ser criança! 

Na festa dos inocentes também invertiam os episódios bíblicos que passavam a ser representados 

com sentido cômico. Os rituais de inversão carnavalescos dessa festa eram mantidos pelos fiéis sob o 

pretexto de que do ponto de vista cristão, o nascimento do Filho de Deus numa manjedoura era um 

exemplo espetacular do mundo de cabeça para baixo (Burke, op.cit, p. 216). Essa era a desculpa que 

davam. 

Em outras festas religiosas que coincidiam com o Carnaval também aconteciam ritos de inversão. 

É o caso da festa da Santa Ágata, em que a mulheres mandavam nos maridos e eles eram obrigados a 

obedecer. O autor supracitado explica que toda festa, fora da época de Carnaval, que enfatizava os temas 

de renovação, comilança, sexo, violência e inversão era descrita como carnavalesca, mesmo que fossem 

de caráter religioso. 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

No período que antecedia o Natal até o dia de Reis, a sociedade europeia esperava a festa natalina 

de maneira bem divertida: vestida como foliões, corriam pelas ruas, soltando fogos de artifícios especiais 

que queimavam as barbas dos transeuntes. Na Páscoa da Inglaterra as mulheres sequestravam os homens 

e só os libertavam mediante pagamento. E a comemoração pascoal era um dos momentos de maior 

prudência para os religiosos, especialmente a sexta-feira da Paixão. Mas nem essa era resguardada pelos 

cômicos fiéis. 

Na peça denominada Office Paschal de la Ressurrection, a morte e ressurreição de Cristo é 

retratada de maneira burlesca, quando Pedro e João ao descobrirem que Jesus estava vivo, ficam tão 

atordoados a caminho do sepulcro que o primeiro tropeça e cai, enquanto que as três Marias, também se 

encaminhando para o mesmo local, demoram-se por longo tempo comprando perfumes para embalsamar 

o corpo de Jesus Cristo, começam a discutir e brigar com os vendedores, na tentativa de pechinchar pelo 

valor do perfume. (Moreira, 2000, p. 217) 

Outros personagens bíblicos não escapavam do humor cênico: o assassinato de Abel pelas mãos 

de seu irmão; José, o pai de Cristo, retratado como um noivo traído; a saga de Noé em construir a arca 

para fugir do dilúvio e muitos outros. Nesse último, a esposa de Noé se recusa a entrar na arca e é 

conduzida a força pelo marido, que acaba espancado pela companheira. A obstinação da esposa em não 

entrar na arca e a situação ridícula do marido que apanha da mulher, levam o público a boas gargalhadas. 

(Ibidem) 

Nesse sentido, o cômico e o riso prosseguiam em todas as classes sociais e em comemorações 

religiosas e laicas, alcançando sua plenitude com os palhaços e o bufão. Burke (1989) afirma que os 

primeiros eram populares tanto nas cortes como nas tavernas. Os animadores de festa eram conhecidos 

como jogral. Le Goff (2009) explica que o jogral era bem remunerado nos castelos senhoriais e era um 

animador que fazia de tudo: recitava versos, contava histórias cômicas, é claro, e fazia até malabarismos. 

Bastante conhecido e apreciado na Idade Média, a imagem do jogral modificou-se completamente por 

causa do surgimento do circo no século XVI, que reduziu a sua imagem a apenas a um artista circense 

malabarista, perdendo sua característica de bufão. Mas, gozando ainda de ampla popularidade junto ao 

público, os jograis participavam de diversas encenações sacras, conhecidas como miracles, que, 

inicialmente eram compostas somente por clérigos e, a partir do século XIII, passaram a ser criadas 

também por trouvéres e menestréis (Macedo, 2000). Nessas eram encenadas peças de fundo religioso que, 

posteriormente, foram adaptadas pelo jogral para enredos de aspectos triviais da vida cotidiana, cômicos, 

é claro. 

E para não fugir à regra o sexo circundava toda a trama. Adultério, padres libidinosos, donzelas 

inexperientes, homens traumatizados pelo falo pequeno, e tantos mais. Essas peças, muitas vezes, eram 

adaptações de contos cômicos, denominados de fabliaux que eram carregados de obscenidades. Na maioria 



 
 

 
Conexões Interdisciplinares 

CIÊNCIA MULTIDISCIPLINAR: INTEGRANDO SABERES PARA SOLUÇÕES INOVADORAS 
Aurum Revista Multidisciplinar, Curitiba, v. 2, n. 1, p.1-15, 2026  

 

das vezes, o tema condutor do drama era a mulher que trapaceava, enganava o marido, seduzia os padres, 

e etc. As mulheres, quase sempre, eram as protagonistas do enredo e frequentemente postas com falhas 

graves de caráter, mas de maneira jocosa, bem divertida. 

 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Como já examinado nas páginas anteriores, o humor, se bem utilizado, pode ser um ótimo recurso 

para atrair os jovens para as festas tradicionais, haja vista que o humor, muitas vezes, é utilizado, 

sabiamente, como estratégia de atração em muitos aspectos da vida cotidiana. Também o desejo de vencer 

pode mobilizar a competição festiva, os personagens cômicos, inclusive, podem se tornar elementos 

visados por chamar grande atenção da plateia. A aspiração à vitória mexe com os brincantes jovens, que 

admitem até empatar, mas nunca perder. Nesse sentido os organizadores das festas folclóricas e 

tradicionais podem recorrer a esses elementos: humor e competição, bem como a recompensa monetária 

como prêmios em dinheiro para envolver os jovens da atualidade para conhecerem e perpetuarem as 

culturas festivas tradicionais. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o contexto de François 

Rebelais. São Paulo: Hucitec, 2002. 

 

BAKHTIN, Mikhail. La Poétique de Dostoievski. Paris: Seul, 1970. 

 

BURKE, Peter. Cultura popular na Idade Moderna. SP: Companhia das Letras, 1989. 

 

CARVALHO, Luciana. A matança do santo: riso, ritual e performance no bum-ba-meu- boi. In A festa e os 

dias; ritos e sociabilidades festivas. Org. CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros da Costa e GONÇALVES, 

José Reginaldo Santos. Rio de Janeiro: Contraponto, 2009. 

 

FERREIRA, Felipe. O livro de ouro do carnaval brasileiro. Rio de Janeiro: Ediouro, 2004. 

 

GOLDENBERG, Mirian. A arte de pesquisar. 10. Edição, Rio de Janeiro: Record, 2007. 

 

MACEDO, José Rivair. Riso, Cultura e Sociedade na Idade Média. Porto Alegre/São Paulo: Ed. 

Universidade/UFRGS/Ed. Unesp, 2000. 

 

MINOIS, Georges. História do riso e do escárnio. São Paulo: Ed. UNESP, 2003. 

 

OLIVEIRA, Érico José Souza de. A roda gira: um olhar sobre o cavalo marinho Estrela de Ouro. Recife: 

SESC, 2006. 

 

 


